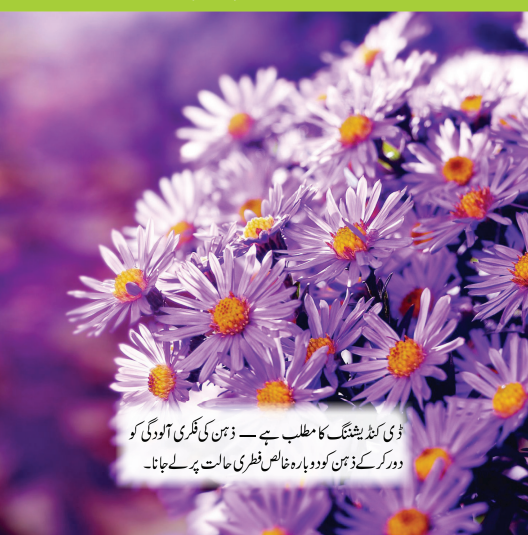
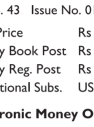


January 2019 • Rs. 30



### ؞ٳڵڷ۠ٶؚٳڶڗۧڂڹۣڹٳڶڗۧڿؽؚؠ

| 20 | اسپریچول کلاس              | 4  | شادا بی لوٹ آئی     |
|----|----------------------------|----|---------------------|
| 23 | سى پي ايس انٹرنيشنل        | 5  | بحران كامسئله       |
| 26 | روحانی ارتقا               | 6  | صاحب مطالعهانسان    |
| 28 | نقل اور <i>ع</i> قل        | 7  | تربيت إفراد         |
| 29 | مين آف مشن                 | 9  | قرآن کی اشاعت       |
| 30 | آسان تدبیر<br>آسان تدبیر   | 10 | معرفت يامعلومات     |
| 31 | چشمه کا سبق<br>چشمه کا سبق | 11 | انسان رخی سوچ       |
|    |                            | 13 | الرساله كاايك سبق   |
|    | خداکے قش کی قیمت پر        | 15 | مشن،انٹرا یکشن      |
| 33 | لائن آف ایکشن کامسئله      | 16 | اسوه رسول           |
|    | الرساله شن کے متعلق        | 17 | الرسالهشن           |
| 36 | <sup>لبع</sup> ض سوالات    |    | تعميري مشن،         |
| 41 | ايك سوال                   | 18 | غوغائى سياست        |
| 43 | ايك انثرويو                | 19 | قارى الرساله كاتاثر |



# حاري کرده 1976

Vol. No. 43 Issue No. 01 جنوري 2019

Retail Price Rs 30/- per copy Subs. by Book Post Rs 300/- per year Subs. by Reg. Post Rs 400/- per year International Subs. USD 20 per year

#### **Electronic Money Order (EMO)**

Al Risala Monthly I, Nizamuddin (W), Market New Delhi-110 013

#### **Bank Details**

Al-Risala Monthly Punjab National Bank A/C No. 0160002100010384 IFSC Code: PUNB0016000. Nizamuddin West Market New Delhi - 110013

Customer Care Al-Risala

Call/Whatsapp/SMS: +9 I-8588822679

Ph. No. 011 41827083

cs.alrisala@gmail.com www.cpsglobal.org

**Goodword Customer Care** +9111-46010170 +91-8588822672

sales@goodwordbooks.com www.goodwordbooks.com

Accepted Here

Mobile: 8588822679



Printed and Published by Saniyasnain Khan on behalf of Al-Markazul Islami, New Delhi Printed at Tara Art Printers Pvt. Ltd., A46-47, Sector 5, Noida-201301, UP. Published from 1, Nizamuddin West Market, New Delhi-110013. Editor: Saniyasnain Khan Total Pages: 52

# شادابي لوك آئي

د ہلی میں میری رہائش گاہ کے پاس ایک درخت ہے۔اس کو میں اسپر بچولٹری (spiritual tree) کہتا ہوں۔اس کے نیچے میں دیر تک بیٹھتا ہوں۔اس سے مجھےروحانی سکون ملتا ہے۔

برسات کے موسم سے پہلے یہ درخت بالکل سو کھ گیا تھا۔ بظاہر وہ ٹھٹھ (stem) دکھائی دیتا تھا۔ میں سمجھتا تھا کہ درخت کی عمر شایدختم ہوگئی ہے، وہ دوبارہ شاداب ہونے والانہیں، مگر برسات کا موسم آنے کے بعد وہ دوبارہ ہرا ہونے لگا۔ اس کی شاخوں پر ہری پتیاں نکلنے لگیں، یہاں تک کہ اگست کے آخر تک دوبارہ وہ پوری طرح ہرا بھرا ہوگیا۔ اس کی شادا بی مکمل طور پرلوٹ آئی۔

یہ تمثیل کے روپ میں انسان کے لیے ایک سبق ہے۔ انسان کا معاملہ بھی ایسا ہی ہے۔ انسان کی روحانی زندگی کے لیے ضرورت ہے کہ اس کو ٹیانی '' ملتار ہے۔ جوانسان اس پانی سے محروم ہوجائے ، اس کی شخصیت سو کھے درخت جیسی ہوجائے گی۔انسانی زندگی کے لیے یہ حیات بخش پانی خدائی فیضان (divine inspiration) ہے۔انسان کو چاہیے کہ وہ خدا وند ذوالحجلال میسلسل روحانی ربط قائم رکھے۔ اسی ربط سے اس کو شادا بی ملے گی۔ یہ ربط کسی وجہ سے ٹوٹ جائے تو وہ سو کھے درخت کی مانندہ وکررہ جائے گا۔

الله سے اِس ربط کا ذریعہ ذکر ہے۔ خدا کو یاد کرنا کیا ہے۔ وہ کسی قسم کے اوراد کوزبان سے دہرادینے کا نام نہیں ہے، وہ مختلف حالات میں خدا کو بار بار یاد کرنا ہے۔ مثلاً مذکورہ قسم کے درخت کو آپ نے دیکھا تو اُس کے اندرآپ کو خدا کا کرشمہ نظر آیا۔ آپ نے تڑ پتے ہوئے دل کے ساتھ کہا کہ خدایا، تو نے جس طرح اِس درخت کو شاداب کیا ہے، اُسی طرح تو مجھے بھی شاداب کردے۔ میں ایک سوکھا ہوا درخت ہوں، تو اپنے فیضانِ رحمت سے مجھ کو ایک شاداب درخت بنادے سے اِس تجر لے کا تعلق کسی ایک چیز سے نہیں، اس کا تعلق تمام چیزوں سے ہے۔ اِس دنیا کی ہر چیز میں بہی ربانی غذا موجود ہے۔ دانش مندانسان وہ ہے جو اِس ربانی غذا کو لیتے ہوئے اِس دنیا میں زندگی گزارے۔

الرساله، جنوري 2019

### بحران كامسله

ایک صاحب سے ملاقات ہوئی۔ انھوں نے کہا کہ آپ اکثر آرٹ آف کر انسس بینج منٹ (the art of crisis management) کی بات کرتے ہیں۔ یہ ہم موضوع ہے۔ یہ ہر آدمی کا ایک ذاتی مسئلہ ہے۔ ہر آدمی کھی نہ بھی کر انسس میں مبتلا ہوجا تا ہے۔ مگر سوال یہ ہے کہ اِس کا کارگر فار مولا صرف ایک ہے، اور وہ یہ ہے کہ جب زندگی میں کوئی کر انسس پیش آئے ، تواس کو خدا کے حوالے کردیا جائے۔ جب زندگی میں کوئی کر انسس پیش آئے ، تواس کو خدا کے حوالے کردیا جائے۔

یمی وہ حقیقت ہے جس کی بابت، صحابی رسول، حضرت علی بن ابی طالب نے فر مایا: النحیو فیما و قعی بعنی جو کچھ پیش آئے، اس کوآدمی خدا کی طرف سے سمجھے اور اس پر راضی ہوجائے۔ اِسی حقیقت کوایک فارسی مقولے بیں اِس طرح بیان کیا گیاہے:

دشمن اگرقوی است، نگهبال قوی تراست

يعنى شمن اگرقوى ہے، تو گهبان اس سے بھی زیادہ قوی ہے:

If the enemy is strong, the saviour is stronger.

حقیقت یہ ہے کہ اِس دنیا میں جو کچھ پیش آتا ہے، وہ براہِ راست طور پر خدا کی طرف سے ہوتا ہے۔ یعنی حالات کا اہتمام خدا کی طرف سے کیا جاتا ہے۔ انسان کا حصہ اُس میں صرف یہ ہے کہ وہ نثبت رسپانس (positive response) دیتا ہے، یا منفی رسپانس (positive response) وہ یا توایک قسم کا رسپانس دے کر کریڈٹ (credit) پاتا ہے، یا دوسر نے شم کا رسپانس دے کر ایتا ہے۔ آپ کوڈس کریڈٹ (discredit) کرلیتا ہے۔

الیں حالت میں انسان کے بارے میں بہترین طریقہ یہ ہے کہ وہ اپنے آپ کو بے صبری سے بچائے اور بہتر انجام کے لیے خدا سے دعا کرتا رہے ۔حقیقت یہ ہے کہ اِس دنیا میں صبر بھی ایک عمل ہے اور دعا بھی ایک عمل ۔

### صاحب مطالعه انسان

ایک صاحب سے ملا قات ہوئی۔ جدید معیار کے مطابق، وہ ایک اعلیٰ تعلیم یافتہ انسان ہیں۔
گفتگو کے دوران اضوں نے بتایا کہ ان کو مطالعے کا بہت شوق ہے۔ وہ زیادہ ترانگریزی ناولیں
پڑھتے ہیں۔ اِسی کے ساتھ وہ سنجیدہ موضوعات پر لکھی ہوئی کتا ہیں بھی پڑھتے ہیں۔ اُن کا کمرہ انگریزی
کتابوں سے بھرا ہوا ہے۔ میں نے اُن سے پوچھا کہ آپ نے سیرٹروں ناولیں اور کتا ہیں پڑھی ہیں۔
اِس مطالعے کے دوران آپ نے بہت سی بامعنی باتیں پڑھی ہوں گی۔ اِس قسم کی کوئی ایک مثال
بتائیے۔ وہ بہت جوش وخروش کے ساتھ یہ کہتے رہے کہ میں نے ایسی بہت سی باتیں پڑھی ہیں، مگروہ
کوئی ایک بامعنی بات نہ بتا سکے۔ میں نے کئی مثالیں دے کر بتایا کہ بامعنی بات سے میری مراد کیا
ہے، مگر اصرار کے باوجودوہ الیسی کوئی ایک بات بھی نہ بتا سکے۔

اس قسم کا تجربہ مجھے بار بار ہوا ہے۔ میں بہت سے ایسے لوگوں سے ملا ہوں جو اپنے آپ کو صاحبِ مطالعہ مجھتے ہیں۔ وہ سفر اور حضر میں کتابیں، خاص طور پر ناولیں پڑھتے رہتے ہیں۔ وہ جوش کے ساتھ ان کتابوں کی تعریف کریں گے، لیکن جب یہ پوچھا جائے کہ کوئی ایک سبق کی بات، یا بامعنیٰ بات بتا ئے جو آپ نے ان کتابوں کے مطالعے سے پائی ہو تو وہ الیہی کوئی بات نہیں بتا پاتے۔ اِس کا سبب کیا ہے۔ اِس کا سبب یہ ہے کہ یوگ کتابوں کو تفریخ (entertainment) کے لیے پڑھتے ہیں۔ وہ کتابوں کو ایس سے حکمت (wisdom) اور نصحت کی چیزیں دریافت کریں اور مطالعے کو اپنے ذہنی ارتفا کا ذریعہ بنائیں۔ اور جب مطالعے کا مقصد تفریخ ہو، تو وہ حکمت کریں اور مطالعے کو اپنے مطالعے علی کوئی محمت کی بات اِس لیے نہیں ملی کہ آپ نے صرف تفریخ کے لیے مطالعہ کیا تھا، تو وہ ہر گز اِس کا عشراف نہیں کریں گے۔ اِس لے اعترافی کا سبب کبر حقی ہو گوں کے ذہنی ارتفا عشراف نہیں کریں گے۔ اِس لے اعترافی کا سبب کبر حقی ہے۔ یہی کبر حقی لوگوں کے ذہنی ارتفا میں سبب سبر کی کر میں کریں گے۔ اِس لے اعترافی کا سبب کبر حقی ہے۔ یہی کبر حقی لوگوں کے ذہنی ارتفا میں سبب سبر کی کر میں کریں گے۔ اِس لے اعترافی کا سبب کبر حقی ہو گوں کے ذہنی ارتفا میں سبب سبر کیں کریں گے۔ اِس لے اعترافی کا سبب کبر حقی ہو ہو گی اور سے جب یہ کبر حقی لوگوں کے ذہنی ارتفا میں سبب سبر کی کر کو کیا ہو گوگوں کے ذہنی ارتفا میں سبب سبر کیں کر کو گوگوں کے ذہنی ارتفا میں سبب سبر کیں کر کو گوگوں کے ذہنی ارتفا میں سبب سبر کبر کو گوگوں کے ذہنی ارتفا میں سبب سبر کبر کو گوگوں کے دہنی کر کو گوگوں کے دہنی کبر کو گوگوں کے دہنی کر کو گوگوں کے دہنی کا کو گوگوں کے دہنی کر کی کو گوگوں کے دہنی کر کو گوگوں کر کو گوگوں کے دہنی کو گوگوں کے دہنی کر کو گوگوں کو گوگوں کو کو گوگوں کے کو گوگوں کر کو گوگوں کے کو گوگوں کو گوگوں کو گوگوں کر کو گوگوں کو گوگوں کو گوگوں کو گوگوں کر کو گوگوں کر کو گوگوں کر کو گوگوں کر ک

الرساله، جنوري 2019

### تربيت إفراد

ایک صاحب سے ٹیلی فون پر گفتگو ہوئی۔انھوں نے ایک صاحب کا قصہ بتایا۔ان کا کہنا تھا کہ الرسالہ پڑھنے والے کچھ افراد کو میں نے دیکھا ہے، وہ بہت مطمئن زندگی گزارتے ہیں۔ حالاں کہ میری آمدنی ان سے زیادہ ہے،مگر مجھے اطمینان والی زندگی حاصل نہیں۔

میں نے ان سے کہا کہ یہ الرسالہ کا کرشمہ نہیں ، بلکہ وہ اسلام کا کرشمہ ہے۔ قرآن کے مطابق ، اسلام آدمی کوفنس مطمئن ( الفجر ، 27:89 ) بنا تاہے۔ اسی نفس مطمئن کا وہ نتیجہ ہے ، جس کا آپ نے ذکر کیا۔ جب بھی کسی انسان کو حقیقی معنوں میں اسلام حاصل ہوجائے ، تو اس کے بعد یہی ہوگا کہ اس کو اتضاہ اطمینان والی زندگی حاصل ہوجائے گی۔ اسی حقیقت کو قرآن میں ان الفاظ میں بیان کیا اس کو اللّه کو اللّه کے یاد ہی سے دلوں کو گیا ہے: آگا بینے کُوِ اللّه قطُمیَانُ الْقُلُوبُ ( 13:28 ) ۔ یعنی آگاہ رہو، اللّه کی یاد ہی سے دلوں کو اطمینان حاصل ہوتا ہے۔

موجودہ زمانہ میں اسلام کے نام پر بہت سی سرگرمیاں جاری ہیں۔ مگر شایدان میں سے کوئی بھی سرگرمی نہیں جولوگوں کو حقیقی اسلام کا تحفہ دے رہی ہو۔ کوئی تحریک مسلمانوں کو پراسرار کہانیاں سنار ہی ہے جس کے نتیجہ میں لوگوں کے اندر خوش عقیدگی کا ذہن بنتا ہے۔ کوئی تحریک حکومت واقتدار کونشانہ بنائے ہوئے ہے جس کے نتیجہ میں سیاسی ذہن پیدا ہوتا ہے۔ کوئی تحریک عیر مسلموں کے خلاف جہاد کا نعرہ لگار ہی ہے جس سے صرف نفرت کا ذہن بنتا ہے۔ کوئی تحریک ملی مسائل کا اشوا کھائے ہوئے ہے جس سے صرف قومی ذہن بنتا ہے۔ کوئی تحریک فقہی مسلک پر زور دے رہی ہے جس کے خلاف جہاد کا نتیجہ میں صرف کٹرین اور تفرق کا ذہن بنتا ہے۔ کوئی تحریک فقہی مسلک پر زور دے معنوں میں اسلامی ذہن نہیں ہے۔

موجودہ مسلم تحریکوں میں مشترک طور پریہ بات ہے کہ وہ اسلام کواس طرح پیش کرتی ہیں جیسے کہ اس کا تعلق انسان کی حقیقی زندگی سے نہ ہو۔ان کے مطابق ،اسلام یا توفخر کی چیز ہے یابر کت

کی چیزیا شہادت کے نام پرلڑ کر مرجانے کی چیز۔ انسان کوروز مرہ کی زندگی میں جوعملی مسائل پیش آتے ہیں، گویا کہ ان کا کوئی تعلق اسلام سے نہیں، ان کے لیے اسلام میں کوئی رہنمائی نہیں۔

الرساله کی خصوصیت ہے ہے کہ وہ اسلام کی اصل اسپرٹ کوزندہ کرنا چاہتا ہے، اور جن لوگوں کے اندر یہ اسپرٹ زندہ ہوجائے ، ان کے لیے اسلام زندگی کا گائڈ بن جاتا ہے، ایک ایسا گائڈ جو زندگی کے ہرچھوٹے اور بڑے معاملہ میں اس کا قابلِ عمل رہنما ہو۔

اسلام اپنے ماننے والے انسان کے اندراطمینانِ قلب کا جومزاج پیدا کرتا ہے، اس کے دو خاص سبب ہیں جن کا میں بیہاں ذکر کروں گا۔ یہی دونوں صفتیں اہل ایمان کے اندر وہ مزاج پیدا کردیتی ہیں جن کا مذکورہ صاحب نے ذکر کیا۔ایک یہ کہ اسلام اپنے ماننے والوں کو ایک اعلی مشن کردیتی ہیں جن کامنشن۔ یہ شن ہر قسم کی مادی چیزوں سے بلند ہے۔جولوگ اسلام کو اپنی زندگی میں بطور مقصد شامل کرلیں ان کو اسلام ایک اعلی مشن کا حامل بنا دیتا ہے۔

صاحب مشن ہونے کا پیاحساس آدمی کو اتنا زیادہ او نجاا تھادیتا ہے کہ ہر دوسری چیزاس کے لیے حقیر بن جاتی ہے۔ عام لوگ دولت، عزت، شہرت اور عہدہ، وغیرہ کو بڑی چیز سمجھتے ہیں، مگر اسلامی مشن کے حامل ایک شخص کا احساس یہ ہوجا تاہے کہ اس کو ان تمام چیزوں سے زیادہ بڑی چیز حاصل ہے۔ ان چیزوں کا ملنا یا خدملنا دونوں اس کی نظر میں برابر ہوجاتے ہیں۔ دوسر بے لوگوں کے ماصل ہے۔ ان چیزوں کا ملنا یا خدملنا دونوں اس کی نظر میں برابر ہوجاتے ہیں۔ دوسر بے لوگوں کے برعکس، صاحب مشن الیسی چیز میں جیتا ہے، جس میں نہ کھونے کا اندیشہ ہے اور نہ کم ہونے کا خوف۔ یہ برحساس اس کو ابدی طور پرمطمئن بنادیتا ہے۔

اس سلسلہ میں دوسری بات یہ ہے کہ اسلام کو بطورِمشن کے کر اٹھنے والے شخص کی زندگی فطری طور پر سادہ اورغیر تکلفانہ ہوجاتی ہے۔ ان کے اندر دنیا کے بارے میں قناعت کا جذبہ پیدا ہوجاتا ہے۔ حرص اور حسد کا جذبہ ان کے سینہ سے نکل جاتا ہے جو تمام بے چینیوں کا اصل سبب ہوجاتا ہے۔ حرص اور حسد کا جذبہ ان کے سینہ سے نکل جاتا ہے جو تمام بے چینیوں کا اصل سبب ہے۔ صاحب اسلام کا مسلک یہ بن جاتا ہے — اتنے کم پر راضی رہوکہ جو پھھم کومل جائے و ہی تم کو کافی معلوم ہو۔

الرساليه جنوري 2019

# قرآن كى اشاعت

ہمارے ادارے کے ذریعے اللہ کے فضل سے قرآن کے ڈسٹری ہیوشن کا کام برابر کیا جاتا ہے۔ تقریباً تمام میجرز بانوں میں قرآن کا ترجمہ شائع ہو چکا ہے، اور دنیا کے مختلف حصوں میں برابراس کے ڈسٹری ہیوشن کا کام کیا جارہا ہے۔ یہ ایک ایسا کام ہے، جس کوہم امت کا نمبرایک کام سمجھتے ہیں۔ کے ڈسٹری ہیوشن کا کام کیا جارہا ہے۔ یہ ایک ایسا کام ہے، جس کوہم امت کا نمبرایک کام سمجھتے ہیں۔ امت کی ذمے داری ہے کہ وہ دنیا کی تمام زبانوں میں قابلِ فہم ترجمہ (translation) تیار کرے، اور اس کواچھی طباعت کے ساتھ لوگوں تک پہنچائے۔ پیغمبر اسلام صلی اللہ علیہ وسلم نے ججۃ الوداع کے موقع پر ایک بڑے جمع کو خطاب کرتے ہوئے کہا: کیا میں نے تم لوگوں کو اللہ کا پیغام لوگوں کو اللہ کا پیغام کی خواں کی طرف آنگی اٹھا کر کہا: اے اللہ تو گواہ رہ کہ میں نے لوگوں کو کہنے دیا۔ آللہ قالُوا : نَعَمْ، قَالَ: اللّٰهُ مَ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰمُ

# معرفت يامعلومات

ایک تعلیم یافتہ مسلمان سے ملاقات ہوئی۔ انھوں نے بتایا کہ وہ پابندی کے ساتھ، ماہ نامہ الرسالہ پڑھتے ہیں۔ ہیں نے پوچھا کہ الرسالہ سے آپ نے کیا عاصل کیا۔ انھوں نے کہا کہ الرسالہ بہت معلوماتی پرچہ ہے۔ کسی اور پرچے ہیں ہم کو الیی معلومات نہیں ماتیں۔ پھر میں نے پوچھا کہ آپ الرسالہ کا ایک شارہ کتی بار پڑھتے ہیں۔ انھوں نے کہا کہ ایک بار۔ میں نے کہا کہ جس شخص نے الرسالہ کو ایک بار پڑھا، اس نے الرسالہ کو نہیں پڑھا۔ چوں کہ آپ ماہ نامہ الرسالہ کو صرف ایک بار پڑھتے ہیں، اِس لیے آپ ابھی تک اس کو تھجے نہیں سکے۔ آپ نے صرف الرسالہ کے سطور (between the lines) کو بیایا۔

کچر میں نے کہا کہ ماہ نامہ الرسالہ کوئی معلوماتی پر چپنہیں ہے، بلکہ وہ معرفت کا پر چہہے۔
الرسالہ میں جومعلومات ہوتی ہیں، وہ بہ ذاتِ خود مقصود نہیں ہوتیں، اُن کا مقصد کچھا ور ہوتا ہے۔ یہ مقصد توسم (الحجر، 15:75) ہے، یعنی معلومات کے حوالے سے معرفت اور معنویت کا سبق دینا۔ اصل یہ ہے کہ اِس دنیا میں ہم کو دوسم کی خوراک کی ضرورت ہے۔ ایک ہمٹیر بل خوراک (dose) جو ایمان باللہ ہمارے جسم کی صحت کا ذریعہ ہے۔ دوسرے ،معرفت کی خوراک (spiritual dose) جوائیمان باللہ کو طاقت بخشنے کا ذریعہ ہے۔ اِس کو قرآن میں اضافتہ ایمان، یا اِز دیا دِ ایمان (الفتح، 48:4) کہا گیا ہے۔ ماہ نامہ الرسالہ کا مقصد اِسی اِز دیا دِ ایمان کی تربیت ہے۔

ماہ نامہ الرسالہ ازدیا دِ ایرای کا دسترخوان ہے۔ الرسالہ کا مقصدیہ ہے کہ وہ آپ کومعرفت کی خوراک دے۔ وہ آپ کے دل میں خدا اور آخرت کا حساس جگائے۔ جس شخص نے الرسالہ سے معرفت کی پیخوراک کی، اُسی نے الرسالہ کو پڑھا۔ اور جس کو الرسالہ سے پیخوراک نہیں ملی، اس نے الرسالہ کو پڑھا ہی نہیں۔ الرسالہ کومعلومات کے لیے پڑھنا، الرسالہ کے ساتھ ظلم کرنا ہے۔ ایسا آدمی نہ الرسالہ کے ساتھ انصاف کرنے والا۔

### انسان رخی سوچ

ایک صاحب لکھتے ہیں: اس وقت ملکی حالات کافی کشیدہ ہیں۔ دعا فرمائیے کہ اللہ تعالی مسلمانوں کواپنے حفظ وامان میں رکھے۔ ملک میں دستورسازی کالیکشن ہونے والا ہے۔ مسلمانوں کے شمولیت اچھی ہواور مسلمانوں کے حق میں بھی ضابطے بنیں، ابھی تک تومسلمان دستور کے اعتبار سے ملک میں برائے نام ہیں۔ بس دعااور رہنمائی کی درخواست ہے (ایک قاری الرسالہ، نیبیال)۔

ماہ نامہ الرسالہ میں مسلسل طور پرجوذ ہن دیاجا تا ہے، وہ اِس سے ختلف ہے۔ ہم کسی ملک کو اِس لے ختلف ہے۔ ہم کسی ملک کو اِس لے خاط سے نہیں دیکھتے کہ مسلمان وہاں اکثریت میں بین یا اقلیت میں۔ سیاسی اعتبار سے وہاں کے ماحول میں کشیدگی ہے، یا کشیدگی نہیں ہے، یا ہے کہ دستور اور قانون میں مسلمانوں کو کیا حقوق دیے ماحول میں اور کیا حقوق نہیں دیے گئے بیں۔ یہ سب باتیں ہمارے نزدیک اضافی دیے گئے بیں، اور کیا حقوق نہیں دیے گئے بیں۔ یہ سب باتیں ہمارے نزدیک اضافی (relative) بیں۔

اصل قابلِ لحاظ بات یہ ہے کہ ہر ملک انسانوں کا ملک ہے۔ ہر ملک میں فطری طور پر مسائل ہوتے ہیں، خواہ وہ نام نہاڈ سلم ملک ہو، یا غیرسلم ملک۔ اسی طرح ہم یہ بھی نہیں مانتے کہ کسی کواس کے حقوق، دستور اور قانون کی بنیاد پر ملتے ہیں۔ ہمارا ماننا ہے کہ کسی کواس کا حق خودا پنی ذاتی استعداد کی بنیاد پر ملتا ہے، نہ کہ کسی کے عطیہ کی بنیاد پر۔

کسی نقطہ نظر کے درست ہونے کا معیاریہ ہے کہ وہ آدمی کے اندر نہ احساسِ برتری (inferiority complex) پیدا کرے، اور نہ وہ احساسِ کم تری (superiority complex) میں اور نہ وہ احساسِ کم تری (superiority complex) بیدا کرنے کا سبب بنے۔اور مذکورہ نقطہ نظر اِس معیار کے او پر کامل طور پر پورااترتا ہے۔احساسِ برتری اور احساسِ کم تری دونوں یکسال طور پر مہلک ہیں۔ مذکورہ نقطہ نظر،انسان کو اِن دونوں برائیوں سے بچانے کا واحد ذریعہ ہے۔ہمارا ماننا ہے کہ آدمی کو خدا کے اعتماد پر جینا چاہیے، نہ کہ سیاسی اور سماجی حالات نے اعتبار پر۔سیاسی اور سماجی حالات خواہ کچھ ہوں الیکن جس آدمی

کوخدا پر حقیقی اعتماد ہو، وہ ہر حال میں یکسال طور پر مثبت نفسیات کا مالک بنار ہے گا۔ اس کی شخصیت کی تشکیل، اس کی اپنی داخلی سوچ کی بنیاد پر ہوتی ہے، نہ کہ خارج میں پائی جانے والی کسی موافق یا غیر موافق صورتِ حال کی بنیاد پر۔

سیاسی یا غیرسیاسی مسائل چوں کہ بظاہر کچھانسانوں کی طرف سے پیش آتے ہیں، اِس لیے لوگ ان کو انسان کا پیدا کردہ مسئلہ بھھے لیتے ہیں اور اس کے خلاف نفرت اور تشدد کا ہنگامہ شروع کردیتے ہیں۔ مگریہ بلا شبہہ ایک مہلک قسم کی غلط فہمی ہے۔ یا در کھیے، ہر مسئلہ، خواہ وہ سیاسی ہو، یا غیرسیاسی، وہ ہمیشہ نظام فطرت کا ایک حصہ ہوتا ہے، نہ کہ محض کسی انسان کاظلم، یااس کی سازش۔ موجودہ فرمانے کے مسلمان، اُن کے بڑے اور چھوٹے، سب زندگی کے اِس رازسے بخبر ہیں۔ اِس کا پہنے۔ ہی کہ موجودہ زمانے کے مسلمان دوسروں کے خلاف نفرت اور شکایت میں جی بیں۔ اِس کا شاید ہی کوئی مسلمان ہو جونفرت اور شکایت کی نفسیات سے خالی ہو۔ مسلمانوں پر لازم ہے کہ وہ اِس منفی نفسیات سے اپنے کو پاک کریں۔ جب تک ایسا نہ ہو، مسلمانوں مسلمانوں سے ایپ کو پاک کریں۔ جب تک ایسا نہ ہو، مسلمانوں کے او پر سعادت کے دروازے بندر ہیں گے، جیسا کہ اِس وقت وہ ان کے او پر بند ہیں۔ یہ بظاہر ایک تاخ حقیقت ہے، لیکن اِس تلخ حقیقت کا اعتراف کرنے ہی ہیں مسلمانوں کے لیے تمام بھلائیوں کا راز حجھیا ہوا ہے۔

اِس معاملے میں سب سے زیادہ اہم بات یہ ہے کہ شکایت، شکر کی قاتل ہے۔ جو آدمی شکایت کی شکر کی قاتل ہے۔ جو آدمی شکایت کی نفسیات میں مبتلا ہو، وہ کبھی حقیقی شکر کا تجربہ نہیں کرسکتا۔ اور یہ ایک حقیقت ہے کہ خدا کی نفسیات میں مبتلا کرنے والے بندوں کے لیے مقدر ہیں۔ شکر نہیں تو نصرت بھی نہیں۔

#### $^{\diamond}$

نزاع کاماحول ایک قاتل ماحول ہے۔نزاع کے ماحول میں یہ ہوتا ہے کہ طرفین ایک دوسرے کے لیے دوسرے کی ایک دوسرے کی مثبت صلاحیتوں کو دریافت نہیں کریاتے۔

# الرساله كاليكسبق

عام طور پر الرسالہ میں آیت کا ترجمہ دیا جاتا ہے، مگر کبھی کبھی ترجمہ موجود نہیں ہوتا۔ ایسا بالقصد
کیا جاتا ہے۔ ہم چاہتے ہیں کہ الرسالہ کے قاری براہ راست طور پر قرآن سے مربوط ہوں۔ آپ
جانتے ہیں کہ اِس زمانے میں چھپا ہوا با ترجمہ قرآن ہر گھر میں موجود رہتا ہے۔ اور اگر بالفرض کسی
کے گھر میں با ترجمہ قرآن موجود نہ ہوتو اس کو پہلی فرصت میں با ترجمہ قرآن حاصل کر کے اپنے گھر میں
رکھنا چاہیے۔ ہمارا مقصد یہ ہے کہ جب بھی الرسالہ کا قاری الیسی کسی آیت کو الرسالہ میں پڑھے تو وہ
قرآن کھول کر حوالہ کے ذریعے مذکورہ آیت نکالے اور اس کو پڑھ کر اس آیت کا ترجمہ معلوم کرے۔
اس طرح اُس کے مطالعہ کا تاثر بہت زیادہ بڑھ جائے گا۔

قرآن کی حیثیت زندگی کے معاملات میں ایک ریفرنس بک (reference book) کی ہے۔ پر نٹنگ پریس سے پہلے ایسا ہوتا تھا کہ اکثر مسلمان قرآن کے حافظ ہوتے تھے۔ جب بھی کوئی معاملہ پیش آتا، تو وہ اپنے حافظ کی مدد سے قرآن کی اس آیت تک پہنچ جاتے اور اُس سے اپنے لیے رہنمائی حاصل کرتے۔ اب پر نٹنگ پریس کا زمانہ ہے اور با ترجمہ قرآن کے نسخے چھپ ہوئے تقریباً ہر گھر میں موجود بیں ، اور بالفرض اگر کسی کے گھر میں باتر جمہ قرآن موجود نہ ہوتو بہت آسانی کے ساتھ وہ اس کوقر بی مارکیٹ سے حاصل کرسکتا ہے۔ ہم چاہتے ہیں کہ الرسالہ کا ہر قاری قرآن کو اپنے لیے ایک ریفرنس بک بنالے۔ جب بھی قرآن کی کوئی آیت اس کے سامنے آئے تو خواہ وہاں اس کا ترجمہ موجود ہویا موجود نہ ہو، ہر حال میں وہ اس آیت کو اپنے باتر جمہ قرآن میں براہ راست دیکھے۔ اِس طرح اس کا تعلق قرآن سے بڑھے گا اور اس کے لئین میں اضافہ ہوگا۔

الرساله محض ایک ماہ نامہ پر چینہیں، وہ ایک دینی تحریک ہے۔الرسالہ کا مقصدیہ ہے کہ قر آن خطوط پرلوگوں کی ذہنی ترمیت کی جائے۔ یہ مقصداس وقت پورا ہوتا ہے جب کہ الرسالہ کے قارئین الرسالہ کو قر آن سے ملا کر پڑھیں۔میرامشورہ ہے کہ قارئین الرسالہ ہمارے بیہاں کی چیپی

ہوئی تفسیر تذکیر القرآن کا ایک نسخه اپنے پاس رکھیں۔ آپ تذکیر القرآن کا مطالعہ الگ سے بھی کریں اور الرسالہ کو پڑھتے ہوئے بھی جہال کوئی آیت آئے تو اس کو بھی تذکیر القرآن سے ملا کر دیکھیں۔ اس طرح آپ کے مطالعہ کی دینی افادیت بہت زیادہ بڑھ جائے گی۔

الرسالہ کوئی الیسی چیز نہیں کہ وقت گزاری کے طور پر اس کو پڑھ لیا جائے۔الرسالہ ایک تحریک ہے۔الرسالہ کی اِس تحریکی نوعیت کا تقاضا ہے کہ اس کو با قاعدہ اور نظم مطالع کے انداز میں پڑھاجائے۔الرسالہ کے مطالعے کومکمل ذہنی سرگرمی کاذر یعہ بنادیاجائے۔

مجھے کئی باریہ تجربہ ہوا ہے کہ ایک شخص مجھ سے ملے گا۔ وہ چند گھنٹے میر ساتھ گزارے گا، پھر جاتے ہوئے وہ کہے گا کہ میں برسوں سے ماہ نامہ الرسالہ اور آپ کی کتابیں پڑھ رہا تھا اور اس سے متاثر تھا، لیکن چند گھنٹے آپ کی صحبت میں بیٹھنے سے جو فائدہ ہوا، وہ برسوں تک الرسالہ اور کتابیں پڑھنے سے نہیں ہوا تھا۔ ایسا کیوں ہے۔ اِس کا سبب یہ ہے کہ اکثر لوگ ماہ نامہ الرسالہ کوصرف انٹر سٹ ریڈ نگ (interest reading) کے لیے پڑھتے ہیں۔ اِس کا اندازہ اِس طرح ہوتا ہے کہ جب اُن سے پوچھا جائے کہ آپ الرسالہ کیوں پڑھتے ہیں، تو وہ کہیں گے کہ اُس میں نئی نئی معلومات ہوتی ہیں۔ اس کا اسلوب منفر د ہے۔ اِس میں چھوٹے واقعات سے بڑے بڑے بڑے نتائج کا لے جاتے ہیں، وغیرہ۔ جولوگ اِس قسم کی بات کہتے ہیں، وہ ابھی تک سے جھوٹے معنوں میں الرسالہ کے قاری نہیں ہیں۔ بیں، وغیرہ۔ جولوگ اِس قسم کی بات کہتے ہیں، وہ ابھی تک صحیح معنوں میں الرسالہ کے قاری نہیں ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ ان کو صحبت سے جو چیز ملتی ہے، وہ ان کو الرسالہ کے مطالع سے نہیں ملتی۔

الرسالہ کے مطالعے کا صحیح طریقہ یہ ہے کہ اس کو کئی بار پڑھا جائے۔ اگر ممکن ہوتو اس کے حوالوں کو دوبارہ اصل کتاب میں دیکھا جائے۔ الرسالہ کے مضامین پیملمی انداز میں باہم مذاکرہ کیا جائے۔ مزید غور وفکر کے ذریعے سطور کے درمیان اس کے بین السطور کو جانے کی کوشش کی جائے۔ جولوگ اِس طرح الرسالہ کا مطالعہ کریں ، ان کے لیے الرسالہ کا مطالعہ ، ایک زندہ مطالعہ بن جائے گا۔جو چیز انھوں نے ''صحبت' کے ذریعے پائی تھی ، وہ اس کو الرسالہ کے مطالعے کے دوران پالیں گے۔

الرساله، جنوري 2019

# مشن،انٹرا پیشن

ایک صاحب لکھتے ہیں: میں کافی عرصے سے ستقل طور پر آپ کے مؤ قرعلمی اور دعوتی مجلہ ماہ نامہ الرسالہ کا مطالعہ کرر ہا ہوں۔ میں نے ہر لحاظ سے الرسالہ کو مفید اور چشم کشا پایا ہے۔ مدرسہ کے دیگر اساتذہ بھی الرسالہ سے برابر استفادہ کررہے ہیں۔ ادارے کے بہت سے نزاعی امور کوحل کرنے میں بھی الرسالہ نے ہمیں حکیما نہرہ نمائی دی اور کئی نا زک مسائل نہایت احسن طریقے سے حل ہوگئے۔ تاہم ایک چیز جو مجھے آپ سے عرض کرنا ہے، وہ یہ کہ بسااوقات آپ ایک انگریزی عبارت نقل کرتے ہیں، مگراس کا ترجمہ درج نہیں ہوتا۔ اِس سے پوری بات سمجھنے میں دشواری پیش آتی ہے۔ اگر آپ ہر انگریزی عبارت کا ترجمہ بھی تحریر فرمادیں تو ہم جیسے لوگوں کے لیے الرسالہ سے مزید استفادہ کرنا آسان ہوجائے گا( مولانا محد شاہد قاسی ، ہریانہ)۔

اس سوال کا جواب یہ ہے کہ ماہ نامہ الرسالہ میں انگریزی عبارتیں بھی ہوتی ہیں اور قرآن اور قرآن اور حدیث کے حوالے بھی۔ اکثر ان کا ترجمہ ساتھ ساتھ موجو در ہتا ہے، مگر کبھی کبھی ایسانہیں ہوتا۔ ایسا بھول کرنہیں ہوتا، بلکہ ایسا بالقصد کیا جاتا ہے۔ ایساایک مقصد کے تحت کیا جاتا ہے۔ الرسالہ کے قارئین کو جا ہیے کہ وہ اِس مقصد کو تھیں اور اس سے فائدہ اٹھائیں۔

جیسا کہ عرض کیا گیا، الرسالہ ایک مشن ہے۔ مشن لازمی طور پر انٹریکشن (interaction)
چاہتا ہے۔ بعض اوقات ترجمہ نہ دینے کا مقصد قارئین کے لیے انٹریکشن کے اِنھیں مواقع کو پیدا کرنا
ہے۔ مثلاً جب الرسالہ میں کوئی انگریزی لفظ یا انگریزی جملے ہوں اوران کا ترجمہ وہاں موجود نہ ہو، تو
غیر انگریزی داں قاری کو چاہیے کہ وہ الرسالہ کو لے کرآس پاس کے کسی انگریزی داں آدمی سے ملے،
اور اُس کے ذریعے سے انگریزی عبارت کو سمجھنے کی کوشش کرے۔ اِس طرح ، قارئین الرسالہ کی
ملاقات دوسر لے گول سے ہوگی اور نتیجۃ الیمی ملاقات مشن کی توسیع کا ذریعہ بن جائے گی۔

إسى طرح، جب تبھى الرساله ميں قر آن اور حديث كا كوئى حواله ہواور وہاں اس كا ترجمه موجود

نہ ہو، توغیر عربی داں قاری کو چاہیے کہ وہ الرسالہ کو لے کر قریب کے سی عالم سے ملے۔ وہ اُس عالم کی مدد سے اس کو سیحضے کی کوششش کرے۔ اِس طرح یہ ہوگا کہ الرسالہ کے قارئین کا تعلق علما سے بڑھے گا وراس کے نتیجے میں ان کو بہت سے دینی فوائد حاصل ہوں گے۔

الرسالہ کے مقاصد میں سے ایک اہم مقصدیہ ہے کہ اِس کے قارئین کا عمومی انٹریکشن بڑھے، جدیتعلیم یافتہ طبقے کے لوگوں کا تعلق علما سے قائم ہو، اور اِسی طرح، علما کا تعلق جدیتعلیم یافتہ طبقے کے لوگوں سے قائم ہو۔ اِس طرح، دونوں کے اجتماع سے دینی اور دعوتی فوائد کے علاوہ، ان کے لیے ذہنی ارتقا کا دروازہ کھلے، اور وہ زیادہ بہتر طور پر الرسالہ کے دعوتی مشن کو آگے بڑھانے میں اپنارول ادا کرسکیں۔

#### \*\*\*

### اسوه رسول

قرآن میں بتایا گیا ہے: لَقَدُ کَانَ لَکُمْ فِیْ رَسُوْلِ اللهِ اُسُوَهُ حَسَنَهُ (33:21)۔

یعنی اللّٰہ کے رسول میں تھارے لیے بہترین نمونہ ہے۔ اِس آیت میں اُسوہ کسی محدود معنی میں نہیں ہے، وہ پیغمبر کی زندگی کے اعتبار میں نہیں ہے، وہ پیغمبر کی زندگی کے اعتبار سے، اہلِ ایمان کے لیے ماڈل کی حیثیت رکھتا ہے۔ اِس عموم میں استثناصرف کسی ایسی چیز کا ہوسکتا ہے جس کوصراحتاً پیغمبر کے ساتھ ناص کیا گیا ہو۔ مثلاً ازدواج کے معاملے میں بعض پہلوؤں سے آپ کے ساتھ استثنا کا معاملہ، جیسا کہ قرآن میں آیا ہے: خَالِصَةً لَٰكَ مِن دُونِ الْمُؤْمِنِیْنَ (33:50)۔ یعنی یہ خاص تمہارے لیے ہے، سب مسلمانوں کے لیے نہیں ۔ حقیقت یہ ہے کہ رسول کا ہم قول اور ہر فعل امت کے لیے ایک قابلِ تقلید نمونہ ہوگا، الا یہ کہرسول کے کسی فعل کوصراحتاً رسول کی ذات کے ساتھ خاص کیا گیا ہو۔

### الرسالمشن

ماہنامہ الرسالہ 1976 میں دہلی سے جاری ہوا۔ اس وقت سے اب تک برابر پابندی کے ساتھ شائع ہور ہا ہے۔ الرسالہ ریڈر پوری اردو دنیا میں پھیلے ہوئے ہیں۔ کتنے لوگ ہیں جھوں نے الرسالہ کو پڑھنے کے لیے اردوز بان سیکھی۔ ایسے افراد بھی ہیں جوالرسالہ کا ترجمہ اپنی زبان میں کرواتے ہیں تاکہ وہ اس کا مطالعہ کرسکیں۔ الرسالہ کس قسم کا ذہن پیدا کرتا ہے، اس کی ایک مثال بہ ہے کہ جنوری 2017 میں مہاراشٹر کے ایک الرسالہ ریڈر سے پوچھا گیا کہم کو الرسالہ سے کیا ملا۔ اس نے کہا کہ مجھ کو الرسالہ سے ایک سوچ ملی۔ پھر اس نے اس سوچ کو تین جملوں میں بیان کیا۔ اللہ دیکھر ہا ہے، فرشتے کھر ہے ہیں، میں مرنے والا ہوں۔ (روایت: محبوب ہنوگی ممبئی)

میں سمجھتا ہوں کہ یہ الرسالہ مشن کا نہایت درست خلاصہ ہے۔ اگر آدمی کی سوچ یہ بن جائے کہ اللہ اس کو ہر لمحہ دیکھ رہا ہے، اسی طرح اس کو یقین ہوجائے کہ فرشتے اس کے قول وعمل کا مکمل ریکارڈ تیار کرر ہے ہیں، اور وہ اس شعور میں جیتا ہو کہ کسی بھی ضبح وشام اس کی موت آسکتی ہے۔جس آدمی کے اندر اس طرح کا ذہن پیدا ہوجائے، اس کی پوری زندگی خدار خی زندگی بن جائے گ۔ وہ پورے معنیٰ میں ایک ذمہ دارانہ زندگی جینے لگے گا۔وہ چاہے گا کہ اپنا کام آج ہی پورا کر لے، کیوں کہ کل کا دن اس کو ملنے والانہیں۔

انسان کو جو چیز انسان بناتی ہے، وہ کوئی نظام یاسسٹم نہیں ہے، بلکہ اس کا اپنا طریق فکر
( way of thinking ) ہے۔ آدمی جیسا سوچتا ہے، ولیبی ہی اس کی شخصیت بنتی ہے۔ انسان کی شخصیت اس کی سوچ کے تابع ہے۔ انسان کی تعمیر کے سلسلے میں اصل بات یہی ہے کہ اس کے اندر صحیح سوچ ( right thinking ) پیدا کی جائے ۔ یہی انسانی تعمیر کا نقطۂ آغاز ( right thinking ) پیدا کی جائے ۔ یہی انسانی تعمیر کا نقطۂ آغاز ( والسٹ دیا تھا۔ یعنی اس کے مطابق یہ سٹم ہے جو انسان کی شخصیت بنا تا ہے، مگر پہلے ہی تجربے میں یہ نظریہ ناکام ہوگیا۔

# تعميري مشن ،غوغائي سياست

ماہنامہ الرسالہ کے ایک قاری لکھتے ہیں: الرسالہ میراسب سے مجبوب میگزین ہے۔ اس میگزین نے میری زندگی میں جواہم تبدیلی پیدا کی ہے، وہ یہ ہے کہ میں نے منفی اندا زِفکر کوچھوڑ کر مثبت طرزِفکروالی زندگی اختیار کی۔ مزیدیہ کہ اس کے مطالعے سے ناسا زگار صورتِ حال میں بھی جینے کی امید ملتی ہے۔ (محداکبر، گلمر گ، شمیر)

اس واقعے سے اندازہ ہوتا ہے کہ الرسالہ مشن کس قسم کے انسان بنانے کی مہم چلار ہاہے۔ اللہ کے فضل سے آج ساری دنیا میں بڑی تعداد میں ایسے لوگ پیدا ہو گئے ہیں، جو اس انداز میں سوچتے ہیں، اور دوسروں میں بھی یہی سوچ پیدا کرنے کی کوشش کررہے ہیں۔اللہ ان کی کوششوں کوکامیاب کرے۔

کوئی تعمیری مشن غوغائی سیاست سے شروع نہیں ہوتا۔اسٹریٹ ایکٹوزم سے جوتعمیری مشن شروع کیا جائے ،اس کا ناکام ہونا پیشگی طور پر ایک معلوم بات ہے تعمیری مشن ہمیشہ تعمیر افراد سے شروع ہوتا ہے ۔ تعمیری مشن کے لیے ہائی پروفائل ہر گز کار آمد نہیں ۔ تعمیری عبدو جہدوہ ہے ، جو لو پروفائل (low profile ) کے ساتھ شروع کیا جائے ۔

تعمیرِ افراد کا مطلب گویا محل بنانے سے پہلے اس کی اینٹیں تیار کرنا ہے۔ اینٹیں جتنی پختہ ہوں گی مجل بھی اتنا ہی مضبوط بنے گا۔ کچی اینٹوں پر کوئی مضبوط محل تعمیر نہیں کیا جاسکتا۔ یہی معاملہ کسی بڑے مشن کی ترقی کا ہے۔ مشن کے معماروں کو چاہیے کہ وہ دھوم دھام کے بجائے افراد کی تعمیر پر طاقت صرف کریں۔ وہ افراد کے اندر گہری فکر پیدا کریں۔ وہ افراد کے اندر پازیٹیوتھنگنگ پیدا کریں۔ وہ افراد کے اندر عفر جذباتی کریں۔ وہ افراد کے اندر سطیت کے بجائے گہرائی کا مزاج بنائیں۔ وہ افراد کے اندر غیر جذباتی مزاج بنائیں۔ یہ صلاحیت پیدا کریں کہ وہ منصوبہ بند انداز میں کام کرناسیکھیں۔ وہ خلاف مزاج باتوں پر بھرا کئے سے پاک ہوں۔

### قارى الرساله كاتاثر

ایک قاری الرسالہ نے لکھا ہے: میں نے ماہنامہ الرسالہ نومبر 2018 کا ایک مضمون پڑھا: خدا کی پیچان (صفحہ 29-28) ۔اس میں جومثال آپ نے دی ہے، وہ بہت ہی عمدہ ہے۔اس طرح کا انداز کسی کانہیں ہے۔سوائے آپ کے ۔اس مثال سے خدا کے اٹکار کی تخجائش ختم ہوجاتی ہے۔

انصول نے اپناایک اور تا ٹران الفاظ میں لکھا ہے: آج ضج کو جب سورج طلوع ہور ہاتھا، تو میں سے میصوس کیا کہ سورج اور چاندہم جہاں جاتے ہیں وہ ہمارے ساتھ چلتے ہوئے نظر آتے ہیں۔ اسی طرح اس کو پیدا کرنے والے کی نظر بھی، رحمت بھی، رزق بھی، مسائل بھی، اور مواقع بھی ساتھ ساتھ چلتے ہیں۔ ستارے ہمیں یہ احساس دلاتے ہیں کہ جس طرح وہ دور رہ کر بھی پاس نظر آتے ہیں، اسی طرح خداعرش پررہ کر بھی بندوں کی شدرگ سے بھی قریب ہے۔ سورج سے خدا ہمیں یہا حساس دلانا چا ہتا ہے کہ اس کا عصد کیسا ہوگا، اور چاند سے ہمیں اس کی رحمت کی ٹھنڈک، بارش سے اس کی درحمت کی ٹھنڈ ک، بارش سے اس کی درحمت کی ٹھنڈ ک سے جنت کا احساس میرا یہ ماننا ہے کہ الرسالہ کی نظر سے کا کنات کی چیزوں کو درکھا جائے تومعرفت کا احساس جاگ اٹھتا ہے۔ (ام اشہاد، تامل ناڈو)

یای مثال ہے،جس سے اندازہ ہوتا ہے کہ جولوگ برابر ماہنامہ الرسالہ کا مطالعہ کرتے ہیں، ان کے اندر کس قسم کا ذہن پیدا ہوتا ہے۔ یہ ذہن ربانیت کا ذہن ہے۔ الرسالہ کے مضامین اپنے قاری کورب العالمین کی یا دولاتے ہیں۔ الرسالہ کے قاری کو الرسالہ کے مضامین میں ربانیت کی غذاملتی ہے۔ اس کا سبب یہ ہے کہ الرسالہ میں صحافت کے عمومی رواج کے خلاف یہ مفروضہ ظلم کی غذاملتی ہے۔ اس کا سبب یہ ہے کہ الرسالہ میں صحافت کے عمومی رواج کے خلاف یہ مفروضہ ظلم کے خلاف یثری ہوتا ہے۔ الرسالہ میں ، اور نہ کوئی اور منفی (negative) تذکرہ ہوتا ہے۔ الرسالہ میں ان باتوں کا تذکرہ ہوتا ہے، ہمیشہ قرآن وحدیث کی تعلیمات پر مبنی مضامین ہوتے ہیں۔ الرسالہ میں ان باتوں کا تذکرہ ہوتا ہے۔ الرسالہ میں اللہ کی آیات (Signs of God) کہا گیا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ جوشخص برابر الرسالہ کو پڑھتا ہے۔ اس کے اندرخدارخی (God-oriented) ذہن بنتا ہے۔

# اسپر یجول کلاس

پیچھے کئی سالوں سے میں دہلی میں اسپر پچول کلاس (spiritual class) چلار ہا ہوں۔ اس کلاس میں انگریزی تعلیم یافتہ ہندو اور مسلمان شریک ہوتے ہیں۔ اسپر پچول کلاس در اصل ایک خاص تصورِ اصلاح پر قائم ہے۔ اس کا آغاز اس طرح ہوا کہ دہلی کے پچھانگریزی تعلیم یافتہ ہندو نو جوانوں کے اندر اسلام کو تحجیے کا شوق پیدا ہوا۔ وہ انگریزی زبان میں اسلامی لٹر پچر چاہتے تھے۔ ان کو دہلی کے سی مسلمان نے بتایا کہم لوگ جماعتِ اسلامی کے دفتر جاؤ، وہاں تم کو اپنے مقصد کے مطابق کتا ہیں مل جائیں گی۔ چنانچہ وہ جماعتِ اسلامی کے مرکزی دفتر گئے اور وہاں کے ذمہ داروں سے سے ملے۔ اضوں نے ان ہندونو جوانوں کو 15 کتا ہیں دیں۔ یہ مولانا ابوالاعلی مودودی کی کتابوں کا انگریزی ترجمہ تھا۔ ان کتابوں کو پڑھنے کے بعد وہ دوبارہ جماعتِ اسلامی کے ذمہ داروں سے ملے۔ اضوں نے اضیں بتایا کہ آپ کی یہ کتابیں ہم نے پڑھیں، مگر یہ کتابیں ہمارے مائنڈ ملے۔ انشوں نے انھیں نہیں کرتیں:

#### These books do not address our mind

انھوں نے کہا کہ یہ کتابیں مسلم مائنڈ کوسا منے رکھ کرکھی گئی ہیں جو پہلے ہی سے بطورِ عقیدہ اسلام کی سچائی کو مانتے ہیں۔ جب کہ ہم ارا کیس یہ ہے کہ ہم اسلام کی سچائی کو بطور عقیدہ نہیں بلکہ بطور دلیل آ بجیکٹیو طور پر سمجھنا چاہتے ہیں۔ ہم سچائی کے متلاشی ہیں اور ہم نے دوسرے مذہبوں اور فاسفوں کو پڑھا ہے اور ابہم اسلام کواس حیثیت سے پڑھنا چاہتے ہیں کہ کیا وہ عقلی بنیاد پر پور ااتر راہے یا دوسرے مذہبوں کی طرح وہ بھی ایک عقیدہ (dogma) کی حیثیت رکھتا ہے۔

یہ نوجوان وہاں سے مایوس ہوکر واپس ہو گئے۔پھران کی ملاقات جمیل احمد الیاسی سے ہوئی۔انھوں نے کہا کہ میرے علم کے مطابق ، دنیا میں صرف ایک ہی مسلم عالم ہے جس کی کتاب تم لوگوں کو مطمئن کرسکتی ہے۔انھوں نے میرانام بتایا۔یہ نوجوان میرے پاس آئے۔میں نے ان لوگوں

کو نہ صرف اپنی کتابیں پڑھنے کو دیں بلکہ ان کواپنے ہفتہ واراسپریچول کلاس میں شامل کرلیا۔اب بیہ نوجوان مکمل طور پراسلام کی صداقت پرمطمئن ہو چکے ہیں اور وہ ہمارے مشن کے باقاعدہ ممبر ہیں۔

اس تجربہ سے مجھے ایک نئی حقیقت دریافت ہوئی۔ مسلمانوں میں جو صلحین اٹھے انھوں نے زیادہ ترجلسوں اور اجتماعات کو خطاب کرنے کا طریقہ اختیار کیا۔ گویا کہ ان کا طریقہ بھیڑ (crowd) کو ایڈریس کرنا تھا۔ مگریہ تجربہ اپنے مقصد کے اعتبار سے ناکام رہا۔ اسپر پچول کلاس کے تجربہ کے ذریعہ مجھے معلوم ہوا کہ اصلاح یا قرآن کے الفاظ میں تزکیہ کا صحیح طریقہ یہ ہے کہ انفرادی ذہن کو ایڈریس کیا جائے۔ بہی وہ طریقہ ہے جس کے ذریعہ اصلاح کا مقصد حقیقی طور پر حاصل کیا جا سکتا ہے۔

اس تجربہ کے ذریعہ میں نے ایک معلوم حقیقت کو دوبارہ دریافت کیا۔ وہ یہ کہ مشہور حدیث کے مطابق ، ہر انسان جب پیدا ہوتا ہے تو وہ اپنی بے آمیز فطرت پر ہوتا ہے۔ اس اعتبار سے ہر انسان کو مسٹر نیچر کہا جاسکتا ہے۔ مگر اس کے بعد اس کا ماحول اس کو '' یہودی یا مجوسی یا نصرانی'' بنادیتا ہے۔ دوسر نے فظوں میں یہ کہ وہ ایک کنڈیشنڈ کیس بن جاتا ہے۔ ایسی حالت میں سب سے پہلا کام ہر آدمی کی کنڈیشننگ کو توٹر نا ہے۔ گویا کہ اصلاح و تزکیہ کا کام ذہن کی ڈی کنڈیشننگ کو توٹر نا ہے۔ گویا کہ اصلاح و تزکیہ کا کام ذہن کی ڈی کنڈیشننگ (de-conditioning) سے شروع ہوتا ہے، نہ کے عمومی تقریریا وعظ نوانی سے۔

جماری اسپر پچول کلاس میں جو ہندونو جوان شریک ہوتے بیں ان کا کہنا ہے کہ ہم اس کلاس میں شرکت سے پہلے اسلام اور مسلمانوں سے سخت نفرت کرتے تھے۔ہم یہ تصور بھی نہیں کر سکتے تھے کہ اسلام ہمارے لیے کوئی پیندیدہ مذہب بن سکتا ہے۔ہم تو آپ کے پاس روحانیت کہ اسلام ہمارے لیے کوئی پیندیدہ مذہب بن سکتا ہے۔ہم تو آپ کے پاس روحانیت (spirituality) کی تلاش میں آئے تھے۔ پہلے ہم سمجھتے تھے کہ اسلام کا مطالعہ اسلام کے بارے میں ہمارے منفی ذہن کومزید بیختہ کردےگا۔ مگر آپ نے ہمارے اوپرڈی کنڈیشنگ کا جو پراسس میں ہمارے بعد ہی بیمکن ہوا کہ ہم اسلام کی تصویر کواس کی اصلی صورت میں دیکھ سکیں۔

اسپریچول کلاس سے ایک اور بات مجھے معلوم ہوئی۔ بینو جوان میری کلاس میں آنے لگے تو میں اپنی عادت کے مطابق ، ایسانہیں کرتا تھا کہ ان سے میٹھی میٹھی باتیں کروں۔ بلکہ میں شدید الفاظ میں ان کو جھنجھوڑنے کی کو مشش کرتا تھا۔ یہ لوگ اپنے گھروں میں اپنے مال باپ کی طرف سے پیمپر نگ (pampering) کے عادی تھے، لیکن میرے یہاں اس کے برعکس انہیں ہیمر نگ (hammering) کا تجربہ ہوا۔ ابتدا میں وہ لوگ اس سخت تجربہ سے گھبرائے۔ مگر وہ برابر ہماری کلاس میں آتے رہے کہ دیکھیں آگے کیا ہوتا ہے۔

آخرکاراب وہ کھلے طور پرمانتے ہیں کہ میری چیمرنگ سے ان کووہ فائدہ ہوا جوانہیں ان کے مال باپ کی چیمپر نگ سے نہیں ہوسکتا تھا اور نہ ہوا تھا۔ ہماری کلاس کی ایک خاتون پر یا ملک ممبئی گئیں۔ وہاں ایک مسلمان سے ان کی گفتگو ہوئی۔ پر یا ملک نے اسلام کے بارے میں جو گہری باتیں بتا ئیں اس کوسن کرمسلمان کو بہت تعجب ہوا۔ اضوں نے پوچھا کہ آپ ایک ہندوفیملی میں پیدا ہوئیں بھراسلام کے بارے میں آپ کے اندراتی کلیرٹی (clarity) کہاں سے آئی۔ پر یا ملک نے جواب دیا کہاس کاراز صرف ایک ہے اور وہ ہے:

hammering, hammering, hammering.....

#### \*\*\*

تعلیم کی دونسمیں ہیں — رسمی تعلیم (informal education)، اور غیر رسمی تعلیم کادارہ آدمی کوجاب (job) کے غیر رسمی تعلیم کادارہ آدمی کوجاب (informal education) سے تیار کرتا ہے، اورغیر رسی تعلیم کا ادارہ سماج کے لیے بہتر افراد بنانے کاذریعہ ہے۔ اسکول اور کالج رسی تعلیم کے ادارے سماج کے اندروسیع اور کالج رسی تعلیم کے ادارے سماج کے اندروسیع تردائرے میں مثبت اور منفی نوعیت کے جو تجربات ہوتے ہیں، وہ تمام تجربات گھر کے اندر سی عورت یا مرد کو یہ سیکھنا ہے کہ جب گھر کے اندرکسی عورت یا مرد کو یہ سیکھنا ہے کہ جب گھر کے سی فرد سے اس کو تکلیف پہنچ تو وہ اُس کو بھلا دے۔ اِسی طرح جب گھر کے کسی فرد سے اس کو کوئی فائدہ پہنچ تو وہ دل سے اس کا اعتراف کرے۔

# سى في ايس انطرنيشنل

سروے بتا تا ہے کہ موجودہ زمانے میں تمام عورت اور مسرد آئی ڈنٹی کرائسس (identity crisis) کا کیس بنے ہوئے ہیں۔ اِس دنیا میں پیدا ہونے والے ہرچھوٹے اور بڑے انسان کا پیمال ہوا ہے کہ وہ اپنی زندگی کو ایک کا میڈی کے روپ میں دیکھنا چاہتا تھا مگر موت نے بتا یا کہ ہر ایک کے لیے صرف ٹریجٹری کا انجام مقدرتھا، ہر آ دمی غیر ماصل شُدہ تمنّا وَں نے بتا یا کہ ہر ایک کے لیے صرف ٹریجٹری کا انجام مقدرتھا، ہر آ دمی غیر ماصل شُدہ تمنّا وَں دردنا کے سوال سے جس کا جواب شعوری یا غیر شعوری طور پر تمام عورت اور مردتلاش کررہ ہیں، اِس میں کسی کا کوئی استثناء نہیں۔ تجربہ بتا تا ہے کہ ہر عورت اور مردشعوری یا غیر شعوری طور پر پچھ سوالات میں کسی کا کوئی استثناء نہیں۔ تجربہ بتا تا ہے کہ ہر عورت اور مردشعوری یا غیر شعوری طور پر پچھ سوالات سے دو چارر ہتے ہیں۔ میں کون ہوں، میری پیدائش کا مقصد کیا ہے، یہ دنیا کس منصو بے کے شحت ہنائی گئی ہے، موت کے بعد کیا ہونے والا ہے، اس دنیا کے بارے میں خدا کا کریشن پلان کیا ہے۔ یہ سوالات آ ٹٹریالو جی آف لائف سے تعلق رکھتے ہیں۔ سی پی ایس انٹر نیشنل کا مقصد انھیں سوالات کا جواب فراہم کرنا ہے۔

سی پی ایس انٹرنیشنل (Centre for Peace and Spirituality) گویاایک اسٹڈی فورم ہے۔ سی پی ایس، لٹریچر، میڈیا، آڈیواورویڈیواورانٹرنیٹ کے ذریعے یہ کوشش کررہا ہے کہ وہ پُرامن انداز میں سچائی کا پیغام لوگوں تک پہنچائے۔ سی پی ایس انٹرنیشنل گویا عالمی ڈائلا گ کاایک اسٹیج ہے۔ وہ اِس لیے قائم کیا گیا ہے کہلوگ اعلی فکری سطح پرزندگی اور کائنات کے بارے میں ڈسکشن کریں اور اِس معاملے میں وہ کسی حتی نتیج تک پہنچنے کی کوششش کریں۔ سی پی ایس انٹرنیشنل ایک خالص دعوتی تحریک ہے۔ سی پی ایس انٹرنیشنل کا تعلق، سیاست سے نہ براہِ راست طور پر ہے اور نہ بالواسط طور پر۔

اصل یہ ہے کہ موجودہ زمانے میں سیاست ایک ثانوی چیز بن کررہ گئی ہے۔اب سیاست کا

تعلق صرف ایڈمنسٹریشن سے ہے۔ زندگی کے دوسرے تمام شعبے سیاست کے دائرہ عمل سے باہر ہو چکے ہیں، جب کہ قدیم زمانے میں ایسانہ تھا۔

زندگی میں دواہم شعبے ہیں۔ ایک ہے انتظام ملکی، اور دوسرا ہے انسان سازی۔ قدیم زری دورمیں یہ دونوں شعبے ایک دوسرے سے ملے ہوئے تھے۔ موجودہ صنعتی اور سائنسی وَ ور میں یہ دونوں شعبے ایک دوسرے سے الگ ہو چکے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ اب حکومت کو انتظامیہ شعبے عملاً ایک دوسرے سے الگ ہو چکے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ اب حکومت کو انتظامیہ (administration) کہا جاتا ہے۔ اب اگر کسی کو حکومتی عہدہ مطلوب ہوتو اس کوسیاست میں جانا چاہیے۔لیکن جولوگ انسانی ترقی سے دلچیسی رکھتے ہوں اُن کے لیے سے جے اور مفید طریقہ یہی ہے کہ وہ اقتدار سے باہر غیر سیاسی شعبوں کو اپنی جدو جہد کا نشانہ بنائیں۔

سی پی ایس انٹرنیشنل انسانی ترقی ہے دل چپھی رکھتا ہے۔ اِس لیے اس نے صرف غیرسیاسی شعبے کو اپنا میدان کار بنایا ہے۔ مثلاً ایجوکیشن، فارمل اور انفار مل دونوں، اسپریچول ڈیولپ مینٹ، تعمیر شعور، امن کا فروغ، پرنٹ میڈیا اور الکٹرا نک میڈیا، ویب سائٹ، میڈنگ اور ڈائلا گ،فکری رہنمائی اور ذہنی انقلاب، وغیرہ۔ یہی سی پی ایس کا اساسی مقصد ہے۔ ہمار ااصل کا مفکری انقلاب لانا ہے۔ عملی انقلاب اِسی فکری انقلاب کا نتیجہ ہے۔ فکری انقلاب کے بغیر مملی نتائج پانا کسی بھی حال میں ممکن نہیں۔

سی پی ایس انٹرنیشنل امن اور روحانیت کے ربّانی اصولوں پر قائم کیا گیا ہے۔ سی پی ایس کا پیغام یہ ہے کہ آؤہم امن اور روحانیت کے اصولوں میں اپنی مطلوب آئڈ یالو جی آف لائف کوتلاش کریں۔ سی پی ایس کویقین ہے کہ انسان، امن اور روحانیت کے ربّانی اصولوں میں اپنے اُن سوالات کا جواب پاسکتا ہے جن کا جواب پانے کے لیے وہ لمبی مدت سے ناکام طور پر سر گرداں ہے، اور پھر زیادہ بہتر بنیادوں پر وہ اپنی زندگی کی تعمیر وشکیل کرسکتا ہے۔

امن کے متعلق عام طور پریہ سمجھا جاتا ہے وہ عدمِ جنگ (absence of war) کا نام ہے۔ گریہامن کی ایک ناقص تعبیر ہے۔ صحیح یہ ہے کہ امن ایک مکمل کلچرکا نام ہے۔ امن ایک اصول

حیات ہے جس کا مطلب یہ ہے کہ عدم ظراؤ کی پالیسی اختیار کرتے ہوئے زندگی کی تعمیر وشکیل کی جائے۔ میدانِ جنگ کے محدود دائر ہے ہا ہرکی پوری زندگی امن کے دائر ہیں داخل ہے۔

روحانیت کوعام طور پرایک پُراسرار ڈسپلن سمجھاجا تا ہے۔ مگر حقیقت یہ ہے کہ روحانیت اِس سے زیادہ وسیع ہے۔ روحانیت کاتعلق پوری زیادہ وسیع ہے۔ روحانیت کاتعلق پوری انسانی زندگی سے ہے۔ روحانیت، دوسر لفظوں میں، خدا رُخی زندگی اور کی انسانی زندگی سے ہے۔ روحانیت، دوسر لفظوں میں، خدا رُخی زندگی کی معرفت عاصل کرے۔ فکری عمل کے کانام ہے۔ روحانیت یہ ہے کہ آدمی اعلی شعوری سطح پرسچائی کی معرفت عاصل کرے۔ فکری عمل کے ذریعے وہ اپنے اندر ربّانی شخصیت پیدا کرے۔ وہ سچائی کو ابدی حقیقت کی صورت میں دریافت کرے۔ وہ خدود مادّی دنیا سے او پر الحق کرسچائی کو اس کی آفاقی صورت میں پالے۔ وہ زندگی کی معنویت کودریافت کی دریافت کرکے پوری طرح ایک بامقصدانسان بن جائے۔

سی پی ایس انٹرنیشنل اپنے فکر کے اعتبار سے ایک آفاقی تحریک ہے اور اپنے مزاج کے اعتبار سے انسان فرینڈ لی مزاج رکھتی ہے۔ سی پی ایس کا مقصد یہ ہے کہ انسان اپنے محدود دائر بے سے اٹھ کر کا ئناتی کلچر کا حصہ بن جائے۔ وہ امن اور روحانیت اور حقیقت شناسی کی لامحدود دنیا میں جینے لگے۔

#### \* \* \* \* \* \* \* \*

موجودہ زمانے میں جو تبریلیاں ظہور میں آئی ہیں، وہ اتن زیادہ ہیں کہ کوئی انسائکلو پیڈیا بھی ان کا اعاطہ نہیں کرسکتی۔ ان کے بیان کے لیے ایک پوری لائبریری کی ضرورت ہے۔ تاہم مختصر طور پریہ کہا جاسکتا ہے کہ اِن تبدیلیوں کی بنا پر تاریخ انسانی میں پہلی بارایک نیادور پیدا ہوا، ایک ایسا دورجس کا تصور قدیم انسان نہیں کرسکتا تھا۔ یہ دور اپنی حقیقت کے اعتبار ہے، مکمل طور پر ایک موافق اسلام دور ہے۔ مزید ہے کہ دورِ جدید کے بیظیم امکانات تمام ترامن کے تصور پر مبنی ہیں۔ اِن امکانات کو استعمال کرنے کے لیے نہ جنگ کی ضرورت ہے اور نہ کوئی سیاسی ایمپائر قائم کرنے کے۔

### روحانی ارتقا

میں ذاتی طور پر اسپر پچول ڈیولپمنٹ کو بہت اہمیت دیتا ہوں، لیکن میرے نزدیک اسپر پچول ڈیولپمنٹ ایک مائنڈ بیسڈ ڈسپلن (mind-based discipline) ہے، نہ کہ ہارٹ بیسڈ ڈسپلن (heart-based discipline) مین برقلب میڈیٹیشن آدمی کو وجد (ecstasy) بیسڈ ڈسپلن آدمی کو اللہ میڈیٹیشن آدمی کو اللہ کی اسپر تاہمی بہنچا تا ہے، اور تک لے جاتا ہے۔ جب کہ بہنی برذہ من میڈیٹیشن آدمی کو اٹٹلیکچول ڈیولپمنٹ تک پہنچا تا ہے، اور انٹلیکچول ڈیولپمنٹ ہی پیس آف مائنڈ کا سب سے بڑا ذریعہ ہے۔

روحانیت کا اصل مقصد معرفت ہے، اور معرفت کا دائرہ اتنا بڑا ہے جو کبھی ختم ہونے والا نہیں۔ رابندر ناتھ ٹیگور (1941-1861) نے اپنی کتاب گیتانجلی میں لکھا تھا، بینا کے تاروں کو سلجھانے میں ساری عمر ہیت گئی، جوانتم گیت میں گانا چاہتا تھا، نہ گاسکا۔

جوآدمی ابھی صرف متلاثی (seeker) ہو، وہ گویا قبلِ معرفت کے دور میں ہے۔اس کے لیے بھی تلاش معرفت کی دریافت تک لیے بھی تلاش معرفت کی دریافت تک پہنچ گیا ہو،اس کے لیے بھی معرفت کا میدان ایک لامحدود میدان ہے۔اس لامحدود میدان کو پار کرنا، دونوں ہی کاسب سے بڑاکنسرن ہوتا ہے۔

روسانی ارتف (spiritual development) کا مشرآنی نام ربانی ارتفت (Rabbani development) کا مشرآنی نام ربانی ارتفت (Rabbani development) ہے۔ یہ ربانی ارتفاکسی انسان کی فطرت کی سب سے بڑی تمنا مہوتی ہے۔ ایک انسان جومادیات سے او پراٹھ گیا ہو، وہ محسوس کرتا ہے کہ میرے ذبین میں جو خیالات آتے بیں، ان کو ادا کرنے کے لیے میرے پاس الفاظ نہیں۔ وہ مسلسل طور پر اسی احساس میں جیتا ہے جس کا ایک نمونہ گیگور کے مذکورہ الفاظ میں موجود ہے۔ انسان اپنی فطرت کے اعتبار سے سب سے بڑی چیز جو چاہتا ہے، وہ یہ ہے کہ وہ اپنے آپ کو ایکسپرس (express) کرسکے۔ مگر ذبنی ارتفاکا ہم درجہ اس کو صرف یہ بتاتا ہے کہ وہ اپنی دریافت کو الفاظ میں بیان کرنے سے ماجز ہے۔

26 الرساليه جنوري 2019

انسان کا یہی احساس جنت کی سب سے بڑی دریافت ہے۔انسان سب بڑی چیز جو چاہتا ہے، وہ یہ ہے کہ وہ اپنے آپ کو ایکسپرس کر سکے۔مگر انسان اس میدان میں جتنا زیادہ کوشش کرتا ہے، اتنا ہی اس کا یقین بڑھتا چلا جاتا ہے کہ وہ اس دنیا میں اپنے آپ کو ایکسپرس (express) کرنے پر قادر نہیں۔ یہ گویااس دنیا میں جنت کا ایک سراغ (clue) ہے۔آدمی اگر اس سراغ پر گہرائی کے ساتھ غور کرے تو وہ یقینا جنت کی دریافت تک پہنچ جائے گا۔

یہی وہ حقیقت ہے جس کو قرآن میں اس طرح بیان کیا گیا ہے : وَمِنْ کُلِّ شَیْءٍ خَلَقَنَا زَوْجَائِنِ لَعَلَکُمْ تَذَکَّرُونَ (49:51) ۔ یعنی اور ہم نے ہر چیز کو جوڑا جوڑا بوڑا بنایا ہے تا کہ م غور وفکر کرو تخلیق کا یہ پہلوگو یا جنت کا ایک یقینی سراغ ہے ۔ اس پرغور کرتے ہوئے انسان اس دریافت تک پہنچتا ہے کہ موجودہ دنیا کے بعد یقیناً ایک اور دنیا ہے ، اسی دوسری دنیا کو جنت کہا گیا ہے ۔ جنت انسان کا ہیدیا ہے (habitat) ہے ۔ جنت موجودہ دنیا کی کی کی پیمیل ہے ۔ جنت میں وہ تمام جنت انسان کا ہیدیا ہے (فرقت کہا گیا ہے ۔ جنت موجودہ دنیا کی کی کی پیمیل ہے ۔ جنت میں وہ تمام اسب اپنی اعلیٰ ترین شکل میں موجود ہوں گے ، جہاں انسان اپنی خواہشات کو پالے : وَلَکُمْ فِیهَا مَا تَشَعِی أَنْفُسُکُمْ وَلَکُمْ فِیهَا مَا تَدَعُونَ (41:31) ۔ یعنی اور تمہارے لیے وہاں ہر چیز ہے جس کا تمہارا دل چاہے اور تمہارے لیے اس میں ہر وہ چیز ہے جوتم طلب کرو گے ۔ یقیناً انسان کی اس خواہش کی تکمیل بھی وہاں موجود ہوگی ،جس کوہم نے اپنی ہستی کا کامل اظہار کہا ہے ۔

جنت میں انسان اپنی ارتقایا فتہ ہستی کے ساتھ داخل ہوگا۔ جنت میں انسان کے لیے ممکن ہوگا کہ وہ ان حقیقتوں کو دریافت کر سکے، جن کو وہ دنیا کی زندگی میں دریافت کرنے میں ناکام رہا تھا۔ مزید یہ کہ جنت میں انسان کے لیے یہ ممکن ہوگا کہ وہ اپنی دریافت کر دہ باتوں کو الفاظ کی صورت میں بیان کر سکے۔ جنت انسان کے لیے مقام راحت بھی ہے اور اس بات کا مقام بھی کہ وہ اپنی اعلی دریافتوں کو بیان کرنے کے لیے اعلی الفاظ پالے۔ جنت انسان کی شخصیت کی تعمیل کا مقام ہے، ہراعتبار سے سے اور اس بات کا مقام ہے، ہراعتبار سے کی میل کا مقام ہے، ہراعتبار سے کی میل انسان کے لیے ایس کی میل جس کے بعد کوئی چیز غیر مکمل حالت میں باقی غریبے۔ جنت انسان کے لیے اپنی آرزؤں کی تعمیل بھی ہے اور اپنے رہ کی اعلی دریافت بھی۔

# نقل اورعقل

ایک قاری الرسالہ کھتے ہیں: سلفی اصول ہے تقدیم انقل علی العقل، اس کے مقابلے میں معتزلہ ومتکلمین تقدیم العقل علی النقل کرتے ہیں۔اس معاملے میں آپ کامنیج کیا ہے۔علاماتِ قیامت کی تشریح کے لیے آپ نے کس نہج کواختیار کیا ہے۔( حافظ سیدا قبال احمد عمری ، تامل ناڈو) میں اس معاملے میں اصولاً سلفی مسلک کو درست سمجھتا ہوں۔البتہ اس معاملے میں میرے الفاظ مختلف ہوتے ہیں۔ یعنی الفاظ کے فرق کے ساتھ میں علمائے سلف کے مسلک کو اصولاً درست مانتا ہوں ، اور متکلمین ومعتزلہ کا مسلک میرے نز دیک درست مسلک نہیں ۔میرے مطالعے کے مطابق نقل (قرآن اورسنت) کوعلم کے اصل ماغذ کی حیثیت حاصل ہے۔اس معاملے میں جولوگ عقل کومقدم قرار دیں،اورنقل کواس کے تابع کی حیثیت دے دیں،وہ بلا شبغلطی پر ہیں۔تاہم میں ا پیےلوگوں کی تکفیر کا قائل نہیں ہوں ۔البتہ میں اس کوضروری سمجھتا ہوں کے ملمی مباحثہ کے ذریعہ ان کی غلطی کو واضح کیا جائے ۔میرے مطالعے کے مطابق ،علوم عقلیہ کی حیثیت تائیدی علم کی ہے، نہ کہ مستقل ماخذ کی حیثیت به میں علی وجه البصیرة به مانتا ہوں کہ نقل میں اور قیقی عقل میں کو ئی ظراؤ نہیں ۔ تا ہم اگر بالفرض دونوں کے درمیان کوئی گراؤ پیش آئے تو میں بلاتو قف نقل کوترجیح دوں گا، اور عقل کو حیوڑ دوں گا۔

میں نے کثیر تعداد میں چھوٹی بڑی کتابیں کھی ہیں۔ان تمام کتابوں کامشترک موضوع ہے اسلام کی تعلیمات کوعصری ذہن کے لیے قابل فہم بنانا۔ میرایہ کام کسی قسم کی مرعوبیت کی بنا پرنہیں ہے، بلکہ کامل یقین کی بنا پر ہے۔ میں نے اپنے مطالع میں تبھی ایسی کوئی چیز نہیں پائی جو حقیقی اسلام اور ثابت شدہ عقل کے خلاف ہو نقل سے میری مراد قرآن وسنت کی تعلیمات ہیں۔ بعد کے علما کے بارے میں میرامسلک وہی ہے جوامام مالک کامسلک تھا۔ان کامشہور قول ہے: کل أحد یؤ خذ من قوله ویترک الاصاحب هذا القبر (سیراعلام النبلاء، 7/178)۔

#### مین آف مشن مین آف مشن

ایک صاحب مجھ سے ملنے کے لیے آئے۔ انھوں نے بتایا کہ میں نے سناتھا کہ آپ بوڑھ م ہو گئے ہیں، اور اب کسی سے ملاقات نہیں کرتے۔ اس کے باوجود میں آپ سے ملنے کے لیے آگیا۔ میں نے سوچا کہ اگر بات چیت نہیں ہوگی تو میں کم از کم آپ کودیکھلوں گا، اور آپ سے مصافحہ کرلوں گا۔

میں نے کہا کہ آپ نے مین آف مشن کوانڈ رایسیٹمیٹ (underestimate) کیا۔ مین آف مشن نہ کہی بوڑھا ہوتا ہے، اور نہ وہ کہی ملاقات کا سلسلہ بند کرتا ہے۔ میں نے کہا کہ آدمی جب بوڑھا ہوتو وہ مشن پلس ( mission 'plus') بن جاتا ہے۔ بوڑھا ہونے سے پہلے اس کے پاس علم تھا تو بوڑھا ہونے سے پہلے اس کے پاس علم کے ساتھ تجربہ ( experience ) کا اضافہ ہوجا تا ہے۔ لمبی عمر کی بنا پروہ اس قابل ہوجا تا ہے کہ وہ حال کے واقعات پر دانش مندا نہ تبصرہ کرے۔ اسی کے ساتھ وہ اس قابل ہوجا تا ہے کہ تھے زمانہ کے بارے میں لوگوں کو اپنا مشاہدہ بتائے۔

علم یا معلومات ہرایک کے پاس ہوسکتی ہے، لیکن تجربہ ہرایک کے پاس نہیں ہوتا۔ تجربے کے لیے ضروری ہے کہ آدمی پر مختلف قسم کے احوال گزریں، اور اس قسم کا معاملہ صرف اس کے ساتھ پیش آتا ہے جو لمبی عمر تک زندہ رہے۔ اس لیے لوگوں کو چاہیے کہ وہ بوڑھے آدمی سے ضرور ملیں۔ وہ بوڑھے آدمی سے مل کرزندگی کے بارے میں اس کے تجربات کو جانیں، وہ اس کے تجربات سے اپنی زندگی کی زیادہ درست منصوبہ بندی کریں۔

یفطرت کاایک عجیب نظام ہے کہ اکثر ایسا ہوتا ہے کہ انسان جسمانی اعتبار سے بوڑھا ہوجاتا ہے، لیکن ذہنی اعتبار سے وہ بوڑھا نہیں ہوتا۔ اکثر حالات میں اس کی یاد داشت (memory) بڑی حد تک باقی رہتی ہے۔ اس بنا پر وہ اس قابل ہوتا ہے کہ اپنے پچھلے گزرے ہوئے واقعات کو بتائے ، اور طویل مدت کے درمیان پیش آنے والے تجربات سے لوگوں کو واقف کرائے۔ اسی بنا پر کہا جاتا ہے کہ اولڈ از گولڈ (old is gold)۔

### آسان تدبير

میں نے اپنی ڈائری (17 فروری 2004) میں پرالفاظ لکھے جب بھی مجھے کسی سے کوئی شکایت پیدا ہوتی ہے تو میں اس معاملہ میں خودا پنی غلطی دریافت کرلیتا ہوں۔ اس کے بعدوہ شکایت اپنے آپ ختم ہوجاتی ہے۔ اصل یہ ہے کہ موجودہ دنیا ناخوشگوار باتوں سے بھری ہوئی ہے۔ یہاں ہر آدی کو اپنی پسند کے خلاف باتوں کے درمیان جینا پڑتا ہے۔ ایسی ایک ناموافق دنیا میں آدمی کس طرح زندگی گزارے۔ وہ ناخوش گوار تجربات کے درمیان کس طرح اپنے لیے ایک خوش گوارزندگی گنارے۔ اس کافارمولا صرف ایک ہے۔ انخوش گواری کونوش گواری میں بدل ل بنا۔

اس دنیا میں ہر شم کی ترقی کا سب سے بڑا را زمثبت سوچ ہے۔ تمام ترقیاں اسی مثبت سوچ کے ساتھ بندھی ہوئی ہیں۔ اب سوال یہ ہے کہ منفی تجربات کے درمیان مثبت سوچ کوکس طرح برقر اررکھا جائے۔ اس کا سب سے آسان فارمولا یہ ہے کہ شکایت پیدا ہوتے ہی آدمی اس کوڈیفیوز کرنے کے لیے آدمی اگر پیطریقہ اختیار کرے کہ جس سے شکایت ہوئی کر کے تم کردے۔ ڈیفیوز کرنے کے لیے آدمی اگر پیطریقہ اختیار کرے کہ جس سے شکایت ہوئی ہے اُس سے بحث کر کے اُس کو قائل کرے تو اس طرح کی کوشش میں کامیا بی تقریباً صفر کے برابر ہے۔ الیبی عالت میں بہترین تدبیر یہ ہے کہ آدمی خودا پنے اندر شکایت کا سبب دریافت کرے۔ اس طرح وہ ایک لمحہ کے اندر اپنے آپ کومعتدل بنا سکتا ہے، وہ کسی تاخیر کے بغیرا پنے اندر مثبت سوچ کا عمل دوبارہ جاری کرسک ت اہے۔

اس تدبیری معنویت یہ ہے کہ آدمی کو دوسروں کے اوپر تو کوئی اختیار نہیں۔ مگر ہر آدمی خود اپنے آپ پر پورااختیار رکھتا ہے۔ شکایت کو دور کرنے کے لیے دوسروں سے آغاز کرنا گویا ناممکن سے آغاز کرنا ہے۔ اس کے مقابلہ میں شکایت کوختم کرنے کے لیے خود اپنے آپ سے آغاز کرنا گویا ممکن سے آغاز کرنا ہے۔ اور جب ممکن سے آغاز کرنے کاراستہ کھلا ہوا ہوتو کوئی نادان ہی ایسا کرسکتا ہے کہ وہ ناممکن سے آغاز کرنے کی ناکام کوشش کرے۔

الرساليه جنوري 2019

### چشمه کاسبق

1989 کے وسط میں میں نے کشمیر کا سفر کیا۔ایک روز میں اپنے ساتھیوں کے ہمراہ سرینگر کے باہر گیا۔ہم لوگ ایک کھلی وادی میں تھے۔سامنے پہاڑی سلسلے دکھائی دیتے تھے۔ان پہاڑوں سے نگلنے والے چشمے میدان میں ہرطرف بہدر ہے تھے۔ میں اپنے ساتھیوں کو لے کرایک جگہ بیٹھ گیا۔ میں نے کہا کہ دیکھیے پیسکڑول چشمے جو یہاں بہہر ہے ہیں، وہ فطرت کی زبان میں آپ کوایک بے حداہم پیغام دے رہے ہیں۔وہ پیغام یہ ہے کہ گراؤ سے اعراض کر کے اپنی زندگی کی تعمیر کرو۔ بھر میں نے کہا کہ ان بہتے ہوئے چشموں کے راستے میں جگہ جگہ پتھر موجود ہیں۔ یہ پتھر بظاہران کے راستے میں رکاوٹ ہیں۔اگر چشمے ایسا کریں کہوہ پتھر کوتوڑ کرسیدھ میں آگے جانا جامیں، تو ان کاسفراجا نک رک جائے گا۔ ان چشموں نے اس مسئلے کا یہ فطری حل نکالا ہے کہ وہ پتھر کے دائیں یابائیں مڑکرآ گے چلے جاتے ہیں۔اس طرح ان کاراستہ ایک لمحدر کے بغیر جاری رہتا ہے۔ یہ اہل کشمیر کے لیے فطرت کا ایک عظیم سبق ہے۔ آپ لوگوں کو چاہیے کہ وہ سیاسی چٹانوں سے کلرانے کا ذہن ختم کردیں، اور ان سیاسی چٹانوں کی موجود گی میں جومواقع آپ لوگوں کے لیے کھلے ہوئے ہیں، ان کواستعال کریں۔ یہی انسان کے لیے اس دنیا میں کامیاب سفر کا واحد طریقہ ہے۔جس طرح بہتے ہوئے چشمے کے راستے میں پتھر ہوتے ہیں، اسی طرح ہر فرد اور ہر گروہ کے راستے میں طرح طرح کی رکاوٹیں موجود ہوتی ہیں عقل مندی یہ ہے کہ آدمی پیش آنے والی رکاوٹوں سے نظرائے ، وہ رکاوٹوں سے اعراض کرتے ہوئے اپناسفرمسلسل جاری رکھے۔رکاوٹوں سے ٹکرانا، سفر کوروک دینے کے ہم معنی ہے۔اس کے برعکس، رکاوٹوں سے اعراض کرنا، بلاتوقف اپنے سفر کے لیے مواقع حاصل کرنا ہے۔ یہ اس دنیا کے لیے فطرت کا قانون ہے۔ اس قانون سے لڑنا، خود فطرت کے نظام سےلڑ ناہے، اور کون ہے، جوفطرت سےلڑ کر کامیاب ہو سکے۔

# خداکے حق کی قیمت پر

ایک تعلیم یافتہ مسلمان ہیں۔ وہ الرسالہ کے قاری ہیں۔ ہیں نے دیکھا کہ وہ اکثر خاندان کی تقریبات میں مشغول رہتے ہیں۔ وہ الرسالہ مشن کے لیے کچھ نہیں کر پاتے۔ ہیں نے اُن سے پوچھا تو اُنھوں نے کہا کہ رشتے داروں کا بھی توحق ہے۔ میں نے کہا کہ خدا کاحق ، رشتے داروں کے حق سے بھی زیادہ ہے۔ آپ خدا کے حق کی قیمت پررشتے داروں کاحق ادا کررہے ہیں۔ یہ بلاشبہ ایک جرم ہے، نہ کہ کوئی اچھا کام۔

موجودہ زمانے میں ہرعورت اور مرد کا یہی حال ہے، خواہ وہ بے دین ہو، یا بظاہر دین دار۔ ہرایک اِس طرح فیملی کلچرمیں پھنسار ہتا ہے، جیسے کہ اس کا خاندان ہی اس کا معبود ہے۔ ایسے لوگوں کی زندگی میں خدا کی حیثیت صرف ایک رسمی عقیدے کی ہوتی ہے۔ عملاً وہ اپنا وقت اور اپنا پیسہ اور اپنے جذباتِ محبت کا مرکز اپنے خاندان کو بنائے رہتے ہیں۔ اور رسمی الفاظ کی حیثیت سے خدا کا نام بھی لے لیتے ہیں۔

یے تھے ہے کہ اسلام میں رشتے داروں کے حقوق کی بھی تعلیم دی گئی ہے۔ لیکن اس کا تعلق حقیق ضرورت سے ہے، نہ کہ خاندانی رسوم اور خاندانی رواج کو پورا کرنے سے موجودہ زمانے میں 'رشتے داروں کے حقوق' کے نام پر جوسر گرمیاں جاری ہیں، وہ بلا شبہ ایک سنگین گناہ کی حیثیت رکھتی ہیں۔ لوگوں کا حال یہ ہے کہ وہ نمائشی قسم کی سر گرمیوں میں لگے رہتے ہیں اور بطور خود یہ تمجھتے ہیں کہ وہ شرع حقوق کو ادا کررہے ہیں۔ ایسے لوگ جو کچھ کرتے ہیں، اگر وہ اس کو خاندان کے نام پر کریں، تو وہ صرف ایک گناہ ہے۔ اور اگر وہ اُس کو شریعت کے نام پر کریں، تو وہ سے سے کہ دورا گروہ اُس کو شریعت کے نام پر کریں، تو یہ گیاں سرکشی کا اضافہ ہے۔ یہ حد سکے میہاں قابلِ معافی ہے، لیکن سرکشی خدا کے بیہاں قابلِ معافی ہے، لیکن سرکشی خدا کے بیہاں قابلِ معافی ہے، لیکن سرکشی خدا کے بیہاں قابلِ معافی ہے، لیکن سرکشی کی زندگی اختیار کرے اور تو بہ کے بغیر مرجائے ، تو وہ اِس طرح خدا کی سخت پکڑ میں آجائے گا کہ وہاں اُس کا کوئی رشتے داراس کو بچانے کے لیے موجود نہ ہوگا۔

# لائن آف ایکشن کامسئله

1947 میں جب ہندستان آزاد ہوا تو اس کے بعد تمام مسلمانوں کے سامنے یہ سوال تھا کہ نئے ہندستان میں مسلمانوں کے لیے لائن آف ایکشن کیا ہے۔ اس وقت سے لے کراب تک اس موضوع پر ہزاروں تحریریں سامنے آئیں اور ہزاروں جلسے کیے گئے۔ مگر آج بھی لوگ بہی پوچھتے ہوئے نظر آتے ہیں کہ مسلمانوں کے لیے راؤمل یالائن آف ایکشن کیا ہونا چاہیے۔

میرے نز دیک پیمسئلہ لائن آف ایکشن کی غیر موجودگی کانہیں ہے بلکہ لائن آف ایکشن کے موجود ہوتے ہوئے اس کوعملاً قبول نہ کرنے کا ہے۔ مسلمانوں کے سامنے بار بار مختلف جماعتوں اور رہنماؤں کی طرف سے اپنے اپنے انداز میں اس سوال کا جواب دیا گیا ہے مگر آج تک کسی بھی جواب کومسلمانوں میں عمومی قبولیت کا در جہماصل نہ ہوسکا۔

مولانا ابوالکلام آزاد نے 1948 میں کھنؤ میں مشہور مسلم کنونشن کیا۔اس موقع پرمولانا آزاد نے جوتقریر کی تھی وہ آج بھی چھپی ہوئی موجود ہے۔ اپنی اس تقریر میں انہوں نے مسلمانان ہند کے سامنے بدلائحۂ عمل پیش کیا کہ وہ مسلم لیگ کوتوڑ دیں اور نیشنل کانگریس میں شمولیت اختیار کرلیں۔ دوسر کے لفظوں میں بیر کہ ہندستان کے مسلمان فرقہ وارانہ بنیاد پر اپنی ملی پالیسی نہ بنائیں بلکہ اپنی پالیسی مشترک قومی بنیاد پر بنائیں۔ نمائندگی کے اعتبار سے کھنؤ کا یہ آل انڈیا مسلم کنوشن نہایت کامیاب تھا۔ مگراس کے بعد ایسانہ بیں ہوا کہ مسلمان مولانا آزاد کے مشورہ کو اپنی ملی پالیسی کے طور پر اختیار کرلیں۔ ان کی ولولہ انگیز تقریر فضا میں تحلیل ہوکررہ گئی۔

اسی طرح نہایت دھوم کے ساتھ آل انڈیا مسلم مجلس مشاورت (1964) بنی ۔ ملک کے تقریباً تمام مسلم رہنمااس کے پلیٹ فارم پر اکٹھا ہو گئے۔ مگراس کا بھی کوئی نتیجہ نہیں نکلا۔ آل انڈیا مسلم مجلسِ مشاورت نے متفقہ طور پر ایک مسلم منشور تیار کرکے شائع کیا۔ اس میں کہا گیا تھا کہ ہندستان کے مسلمان اس ملک میں خیر امت کا کر دارا داکریں۔ مگراس عنوان پر مسلمان عملاً متحرک نہ

ہو سکے ۔ بہاں تک کہ خود مسلم مجلسِ مشاورت بے اثر ہو کررہ گئی۔

یپی معاملہ آل انڈیا مسلم پرسنل لا بورڈ (1972) کا ہے۔ مسلم پرسنل لا بورڈ نے اپنے بانی قائدین کے زمانہ میں متفقہ طور پر تعمیر ملت اور اصلاحِ معاشرہ کی تجویز پاس کی۔ اس پر کافی حدتک وہ کام بھی ہواجس کو پیپر ورک کہا جاتا ہے۔ مگر یہ لائحہ عمل بھی مسلمانوں کے درمیان عملی قبولیت حاصل نہ کرسکا۔ اس طرح کچھ مسلم قائدین نے نہایت دھوم کے ساتھ وہ تحریک شروع کی جو پیام انسانیت کرسکا۔ اس طرح کچھ مسلم قائدین نے نہایت دھوم کے ساتھ وہ تحریک شروع کی جو پیام انسانیت وطن کو انسانی اقدار کو اپنائیں اور برادرانِ وطن کو انسانی اقدار کی پیروی کی دعوت دیں۔ مگر جلسوں کی قتی دھوم دھام کے علاوہ اس کا بھی کوئی عملی نتیج نہیں نکلا۔ انسانی اقدار کی پیروی کی فضانہ مسلمانوں میں قائم ہوسکی اور نہ غیر مسلموں میں۔

اسی طرح 1990 میں بابری مسجد کے نام پر جلسہ اور جلوس اور ریلی کے زبر دست ہنگا ہے شروع ہوئے۔ یہ سلسلہ پورے ملک میں جاری ہوگیا۔ اس تحریک کے مسلم لیڈروں نے یہ نعرہ دیا کہ مسلمان لاکھوں کی تعداد میں مارچ کر کے اجود صیا پہنچیں اور حملہ آوروں کے مقابلہ میں بابری مسجد کی حفاظت کریں۔ مگر اس مقصد کے لیے نہ چھوٹا مارچ ہوا اور نہ بڑا مارچ۔ یہاں تک کہ 'حملہ آور' کسی مزاحمت کے بغیر 6 سمبر 1992 کو اجود صیا میں داخل ہوگئے۔ انہوں نے بابری مسجد کے وانے کو توڑ کراس کی جگہ ایک عارضی رام مندر تعمیر کردیا۔

اسی طرح کچھ ممتاز مسلم لیڈروں نے بیدلائحۂ عمل دیا کہ مسلمان اس ملک میں باعزت زندگی اس طرح حاصل کرسکتے ہیں کہوہ اپنی ووٹ کی طاقت کو اینٹی مسلم پارٹیوں کوہرانے کے لیے استعمال کریں ۔انہوں نے مسلمانوں کو ایک اردوشاعرکا پیشعر سنایا:

حفاظت بچھول کی ممکن نہیں ہے اگر کا نٹوں میں ہوخوئے حریری ہربار جب آسمبلی اور پارلیمنٹ کالیکشن ہوتا ہے تو وہ وقت آتا ہے جب کہ مسلمان اس لائحۂ عمل کواختیار کر کے مفروضہ اینٹی مسلم پارٹیوں کوہرائیں اور مفروضہ پرومسلم پارٹیوں کو جتائیں۔مگر ہر بار صرف یہ ہوتا ہے کہ مسلمانوں کا ووٹ اپنے عدم اتحاد کی بنا پر منتشر ہوجا تا ہے۔مذکورہ سیاسی

الرساله، *جنور* ي 2019

مقصد حاصل کرنے کے بجائے مسلمان صرف پیر تے ہیں کہ وہ ہر الیکشن کے موقع پرتقسیم ہو کرووٹ کی طاقت کوضائع کردیتے ہیں۔الیکشن ان کے ووٹوں کا ایک سیاسی قبرستان بن کررہ جاتا ہے۔

یبی معاملہ جمعیۃ علماء ہند کا ہے۔ جمعیۃ علماء ہند نے تقریباً ہرموقع پریدلائح عمل پیش کیا ہے کہ مسلمان ایساطریقِ کار نہ اختیار کریں جس میں ہندواور مسلم کے درمیان گلراؤ کی فضا بنے۔اس کے بجائے وہ خاموش تدبیراور تعمیری اسلوب کو اختیار کرتے ہوئے اپنا مسئلہ حل کریں۔ مگر ہر باریبی ہوا ہے کہ مسلمان جمعیۃ علماء ہند کے بتائے ہوئے اس لائحۂ عمل کو اختیار نہیں کرپاتے۔ گویالائحہ عمل موجود ہے مگر لائحۂ عمل کی قبولیت اور پیروی موجو ذہمیں۔

اس فہرست میں کسی قدر فرق کے ساتھ خود الرسالہ مشن کی مثال بھی پیش کی جاسکتی ہے۔ الرساله مشن کے تحت مسلمانوں کے سامنے نہایت واضح اور مدلّل انداز میں 1976 سے بہ لائحة عمل پیش کیا جار ہاہیے کہ مسلمان کااصلی اورا بدی مشن دعوت ہے ۔اس ملک میں مسلمان اور برا دران وطن کا تعلق داعی اور مدعو کا تعلق ہے۔مسلمانوں کو جاہیے کہ وہ اللّہ کی طرف سے مقرر کیے ہوئے اپنے اس فریضہ کو پہچانیں۔ وہ دعوت کے آ داب اور دعوت کی حکمتوں کوملحوظ رکھتے ہوئے اس ملک میں دین حق کی پرامن پیغام رسانی کا کام انجام دیں ۔ مگر رُبع صدی سے زیادہ مدت تک مسلسل جدوجہد کے باوجودا بھی تک مسلمانوں کی صرف ایک محدود تعداد ہی نے اس راوعمل کوعملاً اختیار کیا ہے۔ پہ طویل تجربہ بتا تا ہے کہ مسلما نوں کا اصل مسئلہ راہ عمل کی غیر موجود گی نہیں ہے بلکہ جذبة قبولیت کی غیر موجودگی ہے۔ایسی حالت میں مسلمانوں کے درمیان حقیقی کام کا آغاز صرف یہ نہیں ہوسکتا کہ تقریر یا تحریر کی صورت میں ایک راوعمل یالائن آف ایکشن کا اعلان کردیا جائے۔ موجودہ حالات میں اس کے لیے شعوری تعمیر اور ذہنی بیداری کی ایک مسلسل جدوجہد کی ضرورت ہے۔ پہلے شعوری اعتبار سےلوگوں میں مارّ ہ قبولیت پیدا تیجیے، اُس کے بعد ہی راوعمل کے اعلان کا کوئی مفیرعملی نتیجہ برآ مدہوسکتا ہے،اس کے بغیر ہر گزنہیں۔

# الرساله مشن کے متعلق بعض سوالات

1۔ ایک تعلیم یافتہ مسلمان نے کہا کہ آپ اپنی تحریروں اور تقریروں میں ہمیشہ اسلام کے نظریاتی پہلو کو بیان نہیں کرتے۔آخر بیہ تفریق کیوں۔ تفریق کیوں۔

میں نے کہا کہ عمومی اعتبار سے یہ بات درست نہیں۔ میں نے اسلام کے تقریباً ہر موضوع پر لکھا
ہے۔ مثلاً نما زاور روزہ اور جج جیسے موضوعات پر میری کئی کتابیں موجود بیں۔ البتہ یہ جے کہ میں اسلام
کے نظری پہلوؤں پر زیادہ زور دیتا ہوں۔ نظری پہلو سے میری مراد ہے اسلام کی داخلی اسپرٹ، یعنی
اسلامی طرزِ فکر پیدا کرنا، لوگوں کے اندر اسلامی جذبہ ابھارنا، اسلام کی صحیح اسپرٹ کوزندہ کرنا۔ یہ میری توجہ کا
خصوصی مرکز رہا ہے۔ یہ کوئی اعتراض کی بات نہیں۔ آپ کو یہ بات قابلِ اعتراض اس لیے دکھائی دیتی
ہے کہ آپ ہمارے مشن کو امت کی سرگرمیوں سے الگ کر کے دیکھتے ہیں۔ اگر آپ ہمارے مشن کو
امت کی عمومی سرگرمی میں شامل کر کے دیکھیں تو آپ کا اعتراض اسے نے تیا۔

اصل یہ ہے کہ موجودہ زمانے میں ملت ِ مسلمہ کے احیاء کی تحریک عالمی سطح پر چل رہی ہے۔
اس میں امت کے تمام در دمند افراد شریک ہیں۔ میں نے اپنے مطالعے میں پایا کہ احیاء ملت کی یہ تحریکییں نٹا نو نے فیصد کی حد تک اُسی بہلو پر چل رہی ہیں جس کو آپ اسلام کا عملی بہلو کہدر ہے ہیں۔
آپ دیکھیے تو ان میں سے کوئی نماز اور روزہ اور نج جیسے اسلامی اعمال کا نظام قائم کرنے میں مصروف ہے۔ کسی نے اسلام کے ساجی پہلوؤں پر اپنی تو جہ لگا رکھی ہے۔ کوئی اسلام کے سیاسی ڈھا نچے کو زندہ کرنا چا ہتا ہے۔ کوئی اسلام کے سیاسی ڈھا نچے کو زندہ کرنا چا ہتا ہے۔ کوئی مسلمانوں کے خاندانی نظام کو اسلامی احکام پر تشکیل دینا چا ہتا ہے۔ کوئی مسائل، یا کمیونٹی ورک کے میدان میں محنت کرر ہا ہے، وغیرہ لیکن میں نے اپنے تجربے میں پایا کہ کوئی بھی عصری اسلوب میں اسلام کی اسپرٹ کو جگا نے کا کام نہیں کر ہا ہے۔ اس لیے ہم نے اپنے آپ کو اس جھوٹے ہوئے کام میں لگا اسپرٹ کو جگا نے کا کام نہیں کر ہا ہے۔ اس لیے ہم نے اپنے آپ کو اس جھوٹے ہوئے کام میں لگا

دیا ہے۔ گویا کہ ہمارامشن احیاءِملت کے مجموعی کام میں ایک تنمیّہ (supplement) کی حیثیت رکھتا ہے۔

موجودہ حالات میں بہی چیزمکن اور قابلِ عمل ہے۔ احیاءِ ملت کا موجودہ کام جوعالی سطح پر انجام پار ہاہے اس کی حیثیت ایک پر اسس (process) کی ہے۔ اِس پر اسس میں ساری تحریکیں اور سارے اجزائے ملی شریک ہیں۔ ہمارامشن بھی اِس پر اسس کا ایک حصہ ہے۔ یہ پر اسس گویا کہ ایک بلااعلان تقسیم کار کا معاملہ ہے۔ اِس پر اسس کے مختلف اجزامیں سے کوئی ایک بھی ساری ملی ضرور توں کو پور انہیں کرسکتا اور نہ کرر ہا ہے۔ ہر ایک سی ایک پہلو سے ملت کی خدمت انجام دے رہا یک سے۔ ہر ایک کسی ایک پہلو سے ملت کی خدمت انجام دے رہا ہے۔ ہر ایک کسی ایک پہلو سے ملت کی خدمت انجام دے رہا ہے۔ ہر ایک کسی ایک کیماں انعام ملے گا۔

اس کا مطلب یہ بین ہے کہ ملّت کے اندر تنقیہ نہیں ہونی چاہیے۔ حقیقت یہ ہے کہ دوسری ضرور توں کی طرح ، تنقیہ بھی ملت کی ایک ناگز بر ضرورت ہے۔ تنقیہ ، حدیثِ رسول (سنن ابوداؤد، حدیث نمبر 4918) کے الفاظ میں الْمُؤُونِ فَرِ آهُ الْمُؤُونِ (مومن مومن کے لیے آئینہ ہے) کے اصول کی تعمیل ہے علمی تنقیہ ہمیشہ ذہنی ارتفاکا ذریعہ ہوتی ہے ۔ اگر علمی تنقیہ کا طریقہ ختم کردیا جائے تواس کے نتیج میں صرف یہی نہیں ہوگا کہ علمی تنقیہ باقی خدر ہے گی، بلکہ ذہنی ارتفاکا عمل رک جائے گا۔ اس کے نتیج میں دہنی جمود پیدا ہوجائے گا جو کسی گروہ کے لیے ہم قاتل کی حیثیت رکھتا ہے۔ گا۔ اس کے نتیج میں ذہنی جمود پیدا ہوجائے گا جو کسی گروہ کے لیے ہم قاتل کی حیثیت رکھتا ہے۔

2۔ ایک تعلیم یافتہ مسلمان نے کہا کہ آپ کامشن ایک فکری مشن ہے۔ آپ کہتے ہیں کہ ہمارانشانہ یہ ہے کہ ہم اسلام کوعصری اسلوب میں پیش کریں۔ اِس طرح ہم پچھلوگوں کے لیے اسلام کوان کی ڈسکوری بنانا چاہتے ہیں، اور پچھلوگوں کے لیے اسلام کوان کی ری ڈسکوری۔ آپ کی اِس فکری مہم میں مسلمانوں کا کیا درجہ ہے۔ کیا آپ مسلم اور غیر مسلم کو اِس معاملے میں برابر کی حیثیت دیتے ہیں یا آپ کنز دیک مسلمانوں کو کوئی خصوصی حیثیت حاصل ہے۔

قر آن اور حدیث کے مطابق ، ہماری رائے یہ ہے کہ جہاں تک آخرت کی جز ااور سز اکا معاملہ ہے ، اس میں دونوں گروہوں کو یکسال حیثیت حاصل ہے۔ یہ بات قر آن کی اِس آیت سے واضح طور پر

ثابت ہوتی ہے: لَیْسَ بِأَمَانِیِّكُمْ وَلَا أَمَانِیِّ أَهُلِ الْكِتَابِ مَنْ یَعْمَلُ سُوءًا یُجْزَ بِهِ (4:123) یعنی تخصاری آرزوؤں پر جواور ناہلِ کتاب کی آرزوؤں پر جوکوئی بھی بُرا کرے گاوہ اس کابدلہ پائے گا۔

یے عقیدہ بالکل بے بنیاد ہے کہ مسلمان خودا پنی پیدائش کے اعتبار سے 'منتخب گروہ''بن چکے ہیں۔ اوران کی جنتیں رزرو( reserve) ہیں۔ یہ عقیدہ سرتا سر بے بنیاد ہے۔ یہ عقیدہ بھی ایک بی بنیاد عقیدہ ہے کہ پچھ ظاہری رسوم ورواج کی تعمیل ، یا کسی کلچرل شناخت کو اختیار کرنا آدمی کو جنت کا سرٹفکیٹ دے دیتا ہے۔ جنت نفوسِ مزگی کے لیے ہے ، نہ کہ کسی کلچرل گروہ کے لیے (طلا، سرٹفکیٹ دے دیتا ہے۔ جنت نفوسِ مزگی کے اعتبار سے مسلمانوں کو دوسروں کے مقابلے میں موافق حیثیت ( advantageous position ) حاصل ہے۔ وہ یہ کہ دوسروں کے برعکس ، مسلمانوں کا دیتوں میں مسلمانوں کا کہ دوسروں کے برعکس ، مسلمانوں کا کہ دوسروں کے خلاف تعصب سے خالی ہوتا ہے۔ اِس بنا پر مسلمان ممکن طور پر اِس قابل رہتے ہیں کہ دوہ کسی نفسیاتی رکاوٹ کے بغیر اِس بارے میں غور وفکر کا صیحے نقطۂ آغاز پالیں۔

حدیث میں آیا ہے: کُلُ مَوُلُودِ یُولَدُ عَلَی الْفِطْرَةِ، فَاَبُواهُ یُمَوِدَانِهِ أَوْ یُنَصِرَانِهِ أَوْ یُنَصِرَانِهِ أَوْ یُنَصِرَانِهِ أَوْ یُنَصِرَانِهِ أَوْ یُنَصِرَانِهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

الرسالية، جنوري 2019

کہ وہ مخالفانہ احساس سے خالی ہوکر اسلام کا مطالعہ کرسکے۔ اِس طرح ایک مسلمان کو اسلام کے مطالعے کے لیے ایک موافق نقطۂ آغاز مل جاتا ہے۔ وہ اِس پوزیشن میں ہوتا ہے کہ معتدل ذہن کے ساتھ اسلام کا مطالعہ کرے اور کسی قسم کی نفسیاتی رُکاوٹ کے بغیر اسلام کی صداقت اس کے ذہن میں بیٹھتی چلی جائے۔

8۔ ایک تعلیم یافتہ مسلمان نے کہا کہ —الرسالہ کا انداز غیر معتدل انداز ہے۔ آپ اُس میں ہمیشہ مسلمانوں کو صبر اور تقوی کی ' دنصیحت' کرتے ہیں۔ مسلمانوں کے ساتھ ہونے والی زیاد تیوں اور ہمیا، اعتدال کا طریقہ سازشوں پر آپ کوئی تبصرہ نہیں کرتے۔ جب کہ دوسرے مسلم اہلِ علم اور رہنما، اعتدال کا طریقہ ایناتے ہوئے ہمیشہ دونوں فریقوں کی غلطی کو بتاتے ہیں۔

اِس معاملے میں مسلمان ایک مستثنی حیثیت کا حامل ہوتا ہے۔مسلمان کے لیے میمکن ہوتا ہے

میں نے کہا کہ الرسالہ کا انداز قرآنی انداز ہے، وہ ہر گز غیر معتدل انداز نہیں۔اس معاملے کی وضاحت کرتے ہوئے میں نے غزوہ احد (3 ہجری) کی مثال دی۔ میں نے کہا کہ مشرکین نے مکہ سے چل کر چار سوکلومیٹر کا سفر طے کیا۔ اور یک طرفہ طور پر انھوں نے مدینہ میں قیم مسلمانوں پر جارحانہ اقدام کرکے انھیں جنگ کرنے پر مجبور کردیا۔ اِس جنگ میں اپنی ایک غلطی کی وجہ سے مسلمانوں کوشکست ہوئی۔ستر صحابہ شہید ہوئے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ، مخالفین کے پتھراؤکی وجہ سے شدید طور پر زخمی ہوگے۔

اِس کے باوجود قرآن میں جب اِس واقعہ پر تبصرہ نازل ہوا تواس میں یک طرفہ طور پرساری ذمہ داری مسلمانوں پر ڈالتے ہوئے کہا گیا: حَتِّیٰ إِذَا فَشِلْتُمْ وَتَنَازَعْتُمْ فِي الْأَمْرِ وَعَصَيْتُم مِّن بَعْدِ مَا أَرَاكُم مِّاتُحِبُّونَ (3:152) ۔ یعنی جب تم خود کمزور پڑ گئے اور تم نے کام میں جھگڑا کیا اور تم کنے پر نہ چلے جب کہ اللہ نے تم کووہ چیزد کھادی تھی جوتم چاہتے تھے۔

میں نے کہا کہ آپ کے نز دیک ایسے موقع پر معتدل اندازیے تھا کہ دونوں فریقوں پر تبصرہ کیا جاتا۔ پہلے مشرکین مکہ کے جارحانہ اقدام کی کھلے طور پر مذمت کی جاتی اوراُس کے بعد مسلمانوں کونسیحت کرتے ہوئے ان کی تمزوری بتائی جاتی۔ حالاں کہ قرآن کے اِس تبصرے میں ایساانداز نہیں ہے۔ اِس میں مشرکین مکہ کے جار حانہ اقدام کا سرے سے کوئی ذکر موجود نہیں، بلکہ اِس آیت میں ساری ذمے داری مسلمانوں پر ڈال دی گئی ہے، اور کہا گیا ہے کہ احد کی شکست کسی دشمن کی سازش اور ظلم کا نتیجہ نتھی۔ پیشکست خود تھاری اپنی کمزوری کا نتیج تھی۔

سیس نے کہا کہ قرآن میں واضح طور پریآیت موجود ہے: وَإِن تَصْبِرُ واوَتَنَقُوالَا يَصُرُو وَ وَتَنَقُوالَا يَصُرُو وَ وَلَا يَصُرُو وَ وَلَا يَصُرُو وَ وَلَا يَصُرُو وَ وَلَا يَصُرُو وَ وَكَالِهُ مِنْ اللّهِ عِنْ اللّهِ عِنْ اللّهِ عِنْ اللّهِ عِنْ اللّهِ عِنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَا اللّهُ عَنْ الللّهُ عَا اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلْ اللّهُ اللّهُ عَلْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

یہ کوئی سادہ بات نہیں۔ یہ ایک انتہائی حکیمانہ بات ہے۔اصل یہ ہے کہ ایسے معاملات میں اگر دونوں فریقوں کونسیحت کی جائے تونسیحت غیر موثر ہوکررہ جاتی ہے۔نسیحت کے لیے ہمیشہ یک طرفہ کلام موثر ہوتا ہے، تا کہ سامع کی ساری توجہ صرف قابلِ اصلاح پہلو پر پڑے، اس کی توجہ اصل مرکز سے مٹنے نہ پائے۔

2019 الرسالي<sup>،</sup> جنور ي

## ا يك سوال

اکثر علماء بیسوال کرتے بیں کہ صاحب الرسالہ کامنیج اخذ واستدلال کیا ہے؟ اس سلسلے میں جواب مطلوب ہے۔( حافظ سیدا قبال عمری ،عمرآ باد، تامل ناڈو) حوالہ میں جواب مطلوب ہے۔

اس معامله میں بھارا منج وہی ہے جوعملاً تمام علما کا معروف منج ہے۔ اس منج کی اصل صحابی رسول حضرت معاذ بن جبل کی حدیث میں موجود ہے۔ یہ حدیث سنن التر مذی ، ابوداوود ، اور مسندا حمد وغیرہ کتب حدیث میں آئی ہے۔ ایک روایت کے الفاظ یہ ہیں : عَنْ رِ جَالٍ مِنْ أَصْحَابِ مُعَاذٍ ، أَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَعَثَ مُعَاذًا إِلَى اليَمَنِ ، فَقَالَ : كَيْفَ تَقْضِي ؟ ، فَقَالَ : أَقْضِي بِمَا فِي كِتَابِ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَعْثَ مُعَاذًا إِلَى اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ : فَإِنْ لَمْ يَكُنْ فِي كِتَابِ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ : فَإِنْ لَمْ يَكُنْ فِي مُنَّةِ رَسُولِ اللهِ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ : أَجْتَهِدُ رَأَيْهِ ، قَالَ : وَسَلَّمَ ، قَالَ : أَجْتَهِدُ رَأَيْهِ ، قَالَ : اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ : أَجْتَهِدُ رَأَيْهِ ، قَالَ : اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ : أَجْتَهِدُ رَأَيْهِ ، قَالَ : اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ : أَجْتَهِدُ رَأَيْهِ ، قَالَ : اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ : أَجْتَهِدُ رَأَيْهِ ، قَالَ : اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ : أَجْتَهِدُ رَأَيْهِ ، قَالَ : اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ : أَجْتَهِدُ رَأَيْهِ ، قَالَ : اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ : أَبْحَتَهُدُ لِللهِ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ : أَبْحَتَهِدُ رَأَيْهِ ، قَالَ : أَبْحَتَهُدُ لِللّهِ اللّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، مَا اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، مَا اللّهُ عَلَيْهُ وَسُولِ اللهِ وَسَلَّمَ ، مَا اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، عَدَيْهُ مَا اللّهُ عَلَيْهِ وَسُلَاهُ ، فَا اللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ عَلَيْهِ وَسُلَامَ ، عَدِيثُ مُعْرَامُ وَلَا اللهُ عَلَيْهِ وَلَا اللهُ عَلَيْهِ وَسُولِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسُلَامً ، عَدَيْهُ مِنْهُ مُولُ وَلُولُ اللّهِ مَا اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ الللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ اللهُ عَلَيْهُ وَالْمُ اللّهُ عَلَيْهُ وَالْمُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَالْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى ا

معاذبن جبل کے بعض ساتھیوں سے روایت ہے کہ جب رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے حضرت معاذکو یمن جھیجنے کاارادہ کیا تو پوچھا: تم کس طرح فیصلہ کروگے۔انہوں نے کہااللہ کی کتاب سے فیصلہ کروں گا۔ آپ نے پوچھا: اگرتم اللہ کی کتاب میں وہ مسئلہ نہ یاؤ؟ انھوں نے کہا کہ رسول اللہ کی سنت کے مطابق (فیصلہ کروں گا)۔رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے پوچھا: اگر سنت ِ رسول میں بھی نہ یاؤ؟ انھوں نے کہا کہ ایالہ بی کے نہ یاؤ؟ انھوں نے کہا کہ این رائے سے اجتہاد کروں گا۔رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کہا: اللہ بی کے لیے تمام تعریفیں ہیں جس نے رسول اللہ کے رسول کواس چیز کی توفیق دی۔

اس حدیث کوبعض علماء نے ضعیف بتایا ہے ۔لیکن یہ تضعیف خالص فنی بنیاد پر ہے۔ چناں چہدوسرے علماء نے اس کی تصحیح کی ہے، مثلاً ابن القیم الجوزیہ ۔اس فنی بحث سے الگ ہوکر دیکھا جائے توعملاً تمام علماء نے اس روایت کوتسلیم کیا ہے ۔کیوں کہ تمام علماء کے متفقہ مسلک کے مطابق مصادر شریعت چار ہیں، قرآن، سنت، قیاس، اوراجماع۔ یہ مسلک عین معاذبن جبل کی روایت کے مطابق ہے۔ میں صرف یہ کہوں گا کہ باعتبار حقیقت مصادر شریعت چار نہیں ہیں، تین ہیں۔ کیوں کہ قیاس اوراجماع دونوں حقیقت کے اعتبار سے ایک ہیں۔ جب قیاس کا لفظ بولا جائے تواس سے مراد انظرادی قیاس ہوتا ہے اور جب اجماع کا لفظ بولا جائے تواس سے مرادا جمّاعی قیاس۔ قیاس اوراجماع دونوں کی اصل اجتہاد ہے۔

یہاں میں اضافہ کروں گا کہ قرآن میں اجتہاد کالفظ نہیں آیا ہے۔ البتہ اس کے ہم معنی دوسر الفظ آیا ہے، اور وہ استنباط (النساء، 4:83) ہے۔ اجتہاد اور استنباط دونوں کا مشترک مفہوم ایک ہے، اور وہ استنباط (النساء، 4:83) ہے۔ جب کسی معاملہ میں حکم شرعی منصوص انداز میں موجود ہوتو وہاں اور وہ استخراج (inference) ہے۔ جب کسی معاملہ میں حکم بشکل نص موجود نہ ہوتو وہاں ضرورت ہوتی کسی اجتہاد کی ضرورت نہیں ہوتی۔ لیکن جب کسی معاملہ کا حکم بشکل نص موجود نہ ہوتو وہاں ضرورت ہوتی استنباط متعلقہ سے کہ غور وفکر کرے متعلقہ معاملہ میں حکم کی شرعی کے حدود میں رہتے ہوئے، بطریق استنباط متعلقہ معاملہ کاحل تلاش کرنا۔

\*\*\*\*\*

مومن کامشن عالمی دعوت کامشن ہے۔ یہ ذہن فطری طور پرمومن کے اندرآ فاقیت پیدا کرتا ہے۔ اس کا نشانہ پوری انسانیت ہوتی ہے۔ وہ قو می تعصب سے یکسر خالی ہوتا ہے۔ وہ سارے انسانوں کو ایک فیملی کی طرح ہوتا ہے۔ وہ سارے انسانوں کو ایک فیملی کی طرح اپنا سمجھتا ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ مومن 'نہم اور وہ' (We and They) کے تصور سے نا آشنا ہوتا ہے۔ اِس کے بجائے مومن کا تصور 'نہم اور ہم' (We and We) کے تصور کے تصور پرمبنی ہوتا ہے۔ اِس کے بجائے مومن کا تصور 'نہم انسانوں کا رب ہے۔ یہی وہ عقیدہ ہے جومومن کا ذہن بن بنا تا ہے۔

الرسالي، جنوري 2019

## ايك انٹرويو

مندرجہ ذیل انٹرویوریاض (سعودی عرب) سے شائع ہونے والے مجلہ اوج (مطبوعہ شمارہ نمبر 1439،4/1439) نے لیا تھا۔ یہاں اس انٹرویوکا متعلق حصہ نقل کیا جارہا ہے:

سوال: مسلمانوں کی اکثریت بیمحسوس کرتی ہے کہ اس وقت مادی والحادی فکر اور اسلام و ایمان کے درمیان ایک آئڈیولاجیکل فکراؤ ہے۔ چول کہ ہر فکراؤ کا ایک اسلحہ ہوتا ہے، تو ان مادی اور الحادی فکرر کھنے والوں کامشہور ہتھیار کیا ہے،جس کے ذریعہ وہ دور جدید میں اہل ایمان اورمسلم نوجوانوں کومتا شرکرتے ہیں؟

جواب: اس سلسلے میں اصولی بات یہ ہے کہ موجودہ زمانے میں لوگوں کے اندر تبدیلی آئی ہے۔ بیسویں صدی کا دور نظریاتی دور تھا۔ اس زمانے میں چیزوں کو نظریاتی اعتبار سے جج (judge) کیا جاتا تھا۔ مگر مارکسزم کے زوال کے بعد یہ ذہن ختم ہوگیا۔ اب ساری دنیا میں چیزوں کو ان کی افادیت کے اعتبار سے دیکھا جاتا ہے۔ کچھلوگ اگر نظریے کا حوالہ دیں تب بھی حقیقت میں ان کے ذہن میں یہ وتا ہے کہ دنیا کی ترقی کا راز کیا ہے۔ مادی ترقی کے اعتبار سے وہ کسلے میں۔

مسلمان چوں کہ ابھی تک روایتی دور میں جی رہے ہیں، اس لیے نے دور کے لوگوں کو ایسا محسوس ہوتا ہے کہ اسلام کے ساتھ ترقی کا سفر جاری نہیں ہوسکتا۔ لوگ خواہ الفاظ جو بھی بولیں، لیکن پس منظر میں جو بات ہوتی ہے، وہ یہی ہے کہ اسلام کے روایتی ورزن کو لے کرتر فی کا سفر طے نہیں کیا جاسکتا۔ اسلام کے روایتی ورژن کی پیروی کرنے سے مسلمان مستقل طور پر پسماندہ کمیونٹی ہے رہیں گے۔ تو میں سمجھتا ہوں کہ اسلام کو اس کے روایتی ورزن سے نکال کرماڈ رن ایج کے اعتبار سے اس کو متعارف کرانا ہوگا۔ تا کہ اسلام دور جدید کے لوگوں کو تمجھ میں آسکے۔ یہ اسلام کی تعلیمات میں تبدیلی کی بات ہے۔

سوال: دورِ جدید میں پھیلنے والے لامذ ہیبت اور سیولرزم کا سبب کیا ہے، آپ کی نظر میں اس کا علاج کیا ہوسکتا ہے؟

جواب: یہ بات جو کہی جاتی ہے، وہ دراصل اسلام کے اعتبار سے نہیں ہے۔ بلکہ اسلام کے اور ن کے اعتبار سے یہ مجھا جاتا ہے کہ اسلام ایک مکمل نظام حیات ہے۔ اسلام کا تعلق زندگی کے سارے پہلو سے ہے۔ میں سمجھتا ہوں کہ بہی سوچ سب سے بڑا سبب ہے کہ مسلمانوں کا ذبین طبقہ کیوں سیولرزم کی طرف مائل ہور ہاہے۔ مگر یہ سوچ سب سے بڑا سبب ہے کہ مسلمانوں کا ذبین طبقہ کیوں سیولرزم کی طرف مائل ہور ہاہے۔ مگر یہ سوچ بذات خود غلط ہے۔ جہاں تک میں سمجھتا ہوں اسلام کا تعلق اصلاً انسان کے مذہبی امور سے ہے، جیسا کہ خود پیغبر اسلام صلی اللہ علیہ وسلم نے واضح کردیا تھا: إِذَا کَانَ شَیْئًا مِنَ أَمْرِ دُنْیَاکُمُ فَاللَّهُ بِیْ وَاللَّهُ اللهُ علیہ وسلم نے واضح کردیا تھا: إِذَا کَانَ شَیْئًا مِنَ أَمْرِ دُنْیَاکُمُ فَا لَیْ کِیْن کُونی چیز اسلام صلی اللہ علیہ وسلم نے واضح کردیا تھا: اِذَا کَانَ شَیْئًا مِنَ أَمْرِ دُنِیا کے معاملہ سے متعلق ہوتوتم اس کوزیادہ جانتے ہواورا گروہ بات دین کے متعلق ہوتواس کی فریا ہے۔ داری میرے اوپر ہے۔

مذہبی دائرے کے سوااسلام انسان کو پوری آزادی دیتا ہے۔ مثلاً روایتی اسلام میں رسول اللہ کے بارے میں کوئی کریٹیکل کمنٹ دیناشتم رسول کا حکم رکھتا ہے، اور شتم رسول ایک ایسا جرم ہے، جس کی سزاقتل ہے۔ جب کہ قرآن وسنت دونوں میں اس پرسزا کا براہ راست ثبوت نہیں ملتا۔ تفصیل کے لیے میری کتاب، شتم رسول کا مسئلہ ملاحظہ ہو۔

شتم رسول پرسزا آج کے انسان کے لیے قابل قبول نہیں۔ موجودہ زمانے کی فکر، اظہار خیال کی آزادی (freedom of expression) پر قائم ہے۔ اس بنا پرلوگ یہ محجفے لگے ہیں کہ اسلام کے ساتھ دنیا میں ترقی نہیں ہوسکتی۔ کیوں کہ اسلام ان مسائل کی بنیاد پر دوسری قوموں سے اتحاد میں رکاوٹ ہے، اور اتحاد کے بغیر ترقی کا کوئی پلان نہیں بنایا جاسکتا۔ جدید ذہن کے لیے اسلام کا یہ نظریہ مستقل طور پر قیام امن میں رکاوٹ ہے، اور قیام امن میں رکاوٹ ہے، اور قیام امن چیغام کوعام کرنا اور شتم کرنے والے کے ساتھ اس معاملے کا حل صرف اسلام کے پر امن پیغام کوعام کرنا اور شتم کرنے والے کے ساتھ اس معاملے میں افہام و تھہم کا طریقہ اختیار کرنا ہے۔

2019 الرسالي<sup>،</sup> جنوري

سوال: آپ مسلم مفکرین اور لکھنے والوں کو کیانصیحت کرنا چاہیں گے، بطور خاص اس لیے کہ آپ کے بارے میں بیمشہور ہے کہ آپ نے جب بھی کسی فکر پر تنقید کرنے کاارادہ کیا، تواس کے بارے میں ہزاروں صفحات پڑھا ہے؟

جواب: مسلم مفکرین اور لکھنے والے یہ سمجھتے ہیں کہ جدید فکر (modern thought) ان کے خلاف ایک چیلنج ہے۔ مگر بہ غور جائزہ لیا جائے تو معلوم ہوگا کہ جس چیز کوجدید فکر کہا جاتا ہے وہ اپنی حقیقت کے اعتبار سے اسلام مخالف نہیں ہے، وہ عین موافق اسلام ہے۔ مسلم مفکرین کی پی خلطی ہے کہ انھوں نے جدید فکریا جدید تہذیب کو اسلام کا مخالف سمجھ لیا۔ اس بنا پر ان کے اور جدید ذہن کے درمیان غیر ضروری طراؤ پیدا ہوگیا ہے۔ مگر حقیقت اس کے برعکس ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ جدید ذہن اور جدید تہذیب پوری کی پوری اسلام کے موافق ہے۔ حقیقت کے اعتبار سے دیکھیے تو اسلام اور جدید فکر میں کوئی طراؤ نہیں ہے۔

اصل مسئلہ فکر جدید کو بدلنے کا نہیں ہے، بلکہ مسلمانوں کی سوچ کو بدلنے کا ہے۔اس کے بعد کوئی مسئلہ باقی نہیں رہے گا۔مسلمانوں کا مزاج یہ تھا کہ ہرنئ چیز کے خلاف ہوجانا۔ تو جب کلونیلز م کا دور آیا تو وہ ہر چیز کے خلاف ہو گئے۔ اسی چیز نے اصل مسئلہ پیدا کیا۔ تو اسی ذہنیت کو بدلنا ہے۔میری ان کونصیحت ہے کہ وہ جدید فکر کے خلاف اپنی منفی مہم کو بند کردیں۔

سوال: آنے والے دنوں میں آپ اسلام کامستقبل کیساد کھتے ہیں؟

جواب: اسلام کامستقبل بہت ہی اچھاہے، بشرطیکہ مسلمان اپنے کو بدلیں۔ موجودہ زمانے کی کوئی چیزاسلام کے خلاف نہیں ہے۔ لیکن مسلمان ہرچیز کواسلام کے خلاف سمجھنے لگتے ہیں، اور ہر چیز کے خلاف لڑنے کو تیار ہوجاتے ہیں۔ مثلاً جب پرنٹنگ پریس آیا تو ابتداء میں ترکی کے شیخ الاسلام نے اس کے حرام ہونے کا فتو کی دیا۔ یہ دورِ جدید سے علماء کی بے خبری کا مسئلہ تھا، نہ کہ غیر مسلموں کی اسلام سے مخالفت کا۔اس لیے ضرورت یہ ہے کہ مسلمان اپنی سوچ کو بدلیں۔

سوال: آپ کے بچپن یا جوانی کا کوئی واقعہ،جس کوآپ ابھی تک یاد کرتے ہوں، اوراس کا

## آپ کی شخصیت پرآج تک اثر ہو؟

جواب: میں توسمجھتا ہوں کہ سب سے زیادہ جو واقعہ مجھے یادر ہتا ہے، وہ وہی سبق ہے جو میرے استاذ امین احسن اصلاحی سے مجھے ملا۔ ایک روز قرآن کی کلاس میں یہ آیت سامنے آئی: أَفَلَا میرے استاذ امین احسن اصلاحی سے مجھے ملا۔ ایک روز قرآن کی کلاس میں یہ آیت سامنے آئی: أَفَلَا یَنْظُرُ وَنَ إِلَی الْإِبِلِ کَیْفَ خُلِقَت (88:17) ۔ یعنی کیا وہ اونٹ کونہیں دیکھتے کہ وہ کیسے پیدا کیا گیا۔ استاذ محترم نے اس موقع پر طلبہ سے پوچھا کہ اونٹ کے سم پھٹے ہوتے ہیں یا جڑے ہوتے ہیں یا جڑے ہوتے ہیں ایک مانند جڑے ہوئے۔ اس وقت ہماری جماعت میں تقریبال کی مانند چھٹے ہوتے ہیں یا گھوڑے کی مانند جڑے ہوئے۔ اس وقت ہماری جماعت میں تقریبال کی حالب علم تھے۔ مگر کوئی بھی شخص تھین کے ساتھ اس کا جواب نہ دے سکا۔ ہمرایک اٹکل میں تقریبال کی جواب دیتا ، اور کبھی دوسم اجواب۔

اس موقع پر استاد محترم نے ہم اوگوں کو سمجھایا کہ تمھارے جوابات سے اندازہ ہوتا ہے کہ تم اوگ اونٹ کے سم کی نوعیت نہیں جانتے۔ پھر انھوں نے عربی کا مقولہ سنایا: اادری نصف العلم (میں نہیں جانتا، آدھا علم ہے)۔ اس کی تشریح انھوں نے کی کہ اگرتم اوگ بیجا نتے کہ م اونٹ کے سم کے بارے میں بے خبر ہوتو گویا کہ اس معاملہ میں تمھارے پاس آدھا علم ہوتا۔ کیوں کہ اپنی لاعلمی کوجانے کے بعد تمھارے اندر بیدا ہوتا گئر اونٹ کے سم کے بعد تمھارے اندر بیدار ہوتا تو اونٹ پر نظر پڑتے کہ سے ہوتے ہیں۔ اگر لاادری (میں نہیں جانتا) کا شعور تمھارے اندر بیدار ہوتا تو اونٹ پر نظر پڑتے ہی تم کو فورسے دیکھتے، اور پھرتم اس کے خواننا بنالیتے۔

مدرسه کا یہ واقعہ میرے لیے اتنا موثر ثابت ہوا کہ یہ میراعمومی مزاج بن گیا کہ میں ہر معاملہ میں اپنی ناواقفیت کو جانوں، تا کہ میں اس کو واقفیت بنا سکوں علمی تلاش کا یہ جذبہ مجھے ابتداءً مدرسہ سے ملائھا۔ بعد کو میں نے اس موضوع پر مغر بی مصنفین کی کچھ کتا ہیں پڑھیں، مثلاً اسپر کے آف انکوائری (Spirit of Inquiry)۔ ان سے معلوم ہوا کہ جسس کا یہی جذبہ تمام علمی ترقیوں کی اصل بنیا د ہے ۔ اس کی ایک مشہور مثال یہ ہے کہ ہزاروں لوگوں نے سیب کو درخت سے گرتے دیکھا تھا۔ مگر اس معاملہ میں وہ اپنے ''لا ادری''کو مقیقت سے بخر رہے۔ نیوٹن پہلا شخص ہے، جس نے اس معاملہ میں اپنے ''لاادری''کو

الرساله، جنوري 2019

جانا۔اس کا نتیجہ بیہ ہوا کہ وہ''ادری'' کے درجہ تک پہنچ گیا۔

اس کے برعکس، مسلم علماء دور جدید کونہیں جانتے تھے۔ اس کے باوجود انھوں نے فتوی دے کریے ظاہر کیا کہ ادری ان العصر الجدید حرام (میں جانتا ہوں کہ دور جدید حرام ہے)۔ جب کہ انھیں کہنا یہ چاہیے تھا کہ لاا دری ماھو العصر الجدید (میں نہیں جانتا کہ دور جدید کیا ہے)۔ اس کے بعدوہ اس قابل ہوتے کہ دور جدید کو جانیں اور اس سے فائدہ اٹھائیں۔

جب انھوں نے دور جدید کو جانے بنا ایک قدم اٹھایا تو اس کے نتیجے میں انھوں نے اس ادری (میں جانتا ہوں) کلچر کی بنیاد پر ہر چیز کو حرام قرار دے دیا، اور یہی وہ چیز ہے جوسیولر تعلیم یافتہ مسلمانوں کے اسلام سے دور ہونے کا سبب بن رہی ہے۔ جب کہ میں ہر چیز کوسب سے پہلے لاادری (میں نہیں جانتا ہوں) کے خانے میں ڈالتا ہوں۔ اس کے بعد موضوعی اعتبار سے یہ معلوم کرنے کی کوشش کرتا ہوں کہ اصل حقیقت کیا ہے۔

سوال: وہ کیا پروگرام ہیں،جس کے بارے میں آپ اللہ سے بیتمنا کرتے ہیں کہ وہ اس کو پورا کرے؟

process, the process of the spreading of the word of God, until it becomes a reality.

سوال: آپ کی ایک اہم کتاب الاسلام یتحدی ( مذہب اور جدید چیلنج ) ہے۔ کیا آپ کا یہ

ارادہ ہے کہاس کو نئے سائنسی انکشافات کے اعتبار سے اپ ڈیٹ (update) کی جائے ، تا کہ وہ موجودہ دور کے اعتبار سے اپ ٹو ڈیٹ (up to date) ہو سکے ؟

جواب: جہاں تک کتاب کو اپ ڈیٹ کرنے کی بات ہے، تو میں اس کی ضرورت نہیں سمجھتا۔ کیوں کہ اس میں جو مباحث موجود ہیں، وہ ابھی تک ریلیونٹ ہیں۔ اس کے ساتھ وہ ایک ہسٹاریکل بک بن چکی ہے۔ اس میں کسی اپ ڈیٹ کی ضرورت نہیں ہے۔ اس وقت میں سارا فوکس دعوت پر دیتا ہوں ، اور دعوتی فوکس کے اعتبار سے اس معاملہ میں میری ایک نئی کتاب آئی ہے، اظہار دِین۔ یہ کتاب فی الوقت اردوز بان میں موجود ہے۔

سوال: آپمسلم نوجوانوں کو کن کتابوں کے پڑھنے کا مشورہ دیں گے، تا کہ وہ فکری اعتبار سےمضبوط ہوسکیں؟

جواب: بیں انھیں دو کتابیں پڑھنے کا مشورہ دوں گا۔ ایک ہے، الله یہ یہ عصر العلم (اردوتر جمہ: خدا موجود ہے)۔ یہ جان کلوور مونسما کی کتاب The Evidence of God in کاعربی ترجمہ ہے۔ اس سے انھیں معلوم ہوگا کہ سائنس اسلام کے خلاف نہیں ہے، اور دوسری کتاب جس کو میں پڑھنے کا مشورہ دوں گا، وہ یہ ہے:

The Great Intellectual Revolution, by John Frederick West

اس کتاب سے انھیں معلوم ہوگا کہ دورِجد ید کی فکر کیاہے۔

48

سوال: ہم کیوں نوجوان مسلم عور توں میں دینی انحراف دیکھتے ہیں،اس کا سبب کیا ہے؟ جواب: اس کی وجہ صرف ایک ہے، اسپرٹ (تقوی، محبتِ الٰہی اور اخلاق) کے بجائے ظواہرِ دین پرغلو کی حد تک زور دینا۔مثلاً پردہ پرغیر ضروری زور دینا۔اس کا نتیجہ یہ ہے کہ جو کام پردہ کے باہر جائز نہیں ہے،اس کو اضول نے پردے کی آڑ میں جائز کرلیا ہے:

What is not allowed outside the purdah, they are allowing inside the purdah.

اس زمانے میں برقعہ والی عور تیں زیادہ فیشن کرتی ہیں۔ یہ برقعہ پر ظواہر دین پرغلو سے پیدا الرسالہ، جنوری 2019

ہونے والاری ایکشن ہے ۔ پیغمبر اسلام کی ہیوی عائشہ کی حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ تربیت نتیج خیز كيس بوتى بـــــ انضول نے كها تھا: إنَّمَا نزَلَ أَوَّلَ مَا نزَلَ مِنْهُ سُورَةٌ مِنَ المُفَصِّلِ، فِيهَا ذِكْرُ الجَنَّةِ وَالنَّارِ ، حَتَّى إِذَا ثَابَ النَّاسُ إِلَى الإِسْلاَم نَزَلَ الحَلاَلُ وَالحَرَامُ، وَلَوْ نَزَلَ أَوَّلَ شَيْءٍ : لاَ تَشْرَبُوا الخَمْرَ، لَقَالُوا: لاَ نَدَعُ الخَمْرَ أَبَدًا، وَلَوْ نَزَلَ: لاَ تَزْنُوا، لَقَالُوا: لاَ نَدَعُ الزِّنَا أَبَدًا، لَقَدُ نَزَلَ بِمَكَّةَ عَلَى مُحَمَّدٍ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَوَ إِنِّي لَجَارِيَّةٌ أَلْعَبُ: بَلِ السَّاعَةُ مَوْعِدُهُمُ وَالسَّاعَةُ أَدُهَى وَأَمَرُّ [ 54:46] وَمَا نَزَلَتْ سُورَةُ البَقَرَةِ وَالنِّسَاءِ إِلَّا وَأَنَا عِنْدَهُ (صحيح البخاري، حديث نمبر 4993) یعنی سب سے پہلے جو چیزیں نازل ہوئیں، ان میں ایک مفصل کی سورت ہے۔اس میں جنت اور دوزخ کاذ کر ہے۔ بھر جب لوگ اسلام کی طرف مائل ہو گئے،اس کے بعد حلال وحرام (کے احکام) اترے، اگرابتدا ہی میں بیاتر تا کہ شراب نہیں پینا تولوگ کہتے ہم تو کبھی بھی شراب پینا نہیں چھوڑیں گے ۔اگرشروع ہی میں بیاتر تا کہ زنانہیں کرنا تولوگ کہتے ہم تو زنانہیں چھوڑیں گے ۔ اس کے بجائے مکہ میں محرصلی الله علیہ وسلم پریہ آیت نازل ہوئی: بل الساعة موعدهم والساعة ادھی و امر (بلکہ قیامت ان کے وعدہ کا وقت ہے اور قیامت بڑی سخت اور بڑی کڑوی چیز ہے ) ۔اس وقت جب میں بچی تھی اور کھیلا کرتی تھی ۔ (اس کے برعکس، ) سورۃ البقرہ اور سورۃ النساء اس وقت نازل ہوئی، جب کہ میں (مدینہ میں) آپ کے پاس آگئ تھی۔

سوال: موجودہ دور میں امت کی حالت کے اعتبار سے کمی کہاں ہے؟

جواب: صرف ایک دور جدید سے بے خبری ۔موجودہ دور کو سمجھنے کے لیے مودودی اور سید قطب کی کتاب کو نہ پڑھا جائے ، بلکہ اس کتاب کو پڑھا جائے :

The Great Intellectual Revolution, by John Frederick West

سوال: آپ کے اعتبار سے قرآن کا مطلوب انسان کون ہے، جبیبا کہ آپ کی ایک کتاب بھی اسی نام سے ہے؟

جواب: داعی انسان \_ قرآن کا سب سے زیادہ فوکس دعوت پر ہے،اور قرآن کا مطلوب

انسان و ہی ہے جو قرآن سے اس کو دریافت کرے، اور قرآن کا داعی بن جائے۔ سوال: وہ پانچ اہم افکار کیا ہیں، جن پرآپ نے اپنی فکری اور تجدیدی پروگرام میں فوکس کیا؟ جواب: وہ یانچ افکار درج ذیل ہیں:

- (realization of God) معرفت خداوندي (1)
  - (positive thinking) شبت سوچ (2)
    - (3) دعوت الى الله
- (4) نفرت (hate) کا کلی خاتمہ، منفی سوچ کا کلی خاتمہ، مغرب کواسلام کا دشمن سمجھنے کے بحائے ،اس کواسلام موید سمجھنا۔
  - (5) سیاسی ٹارگٹ کے بجائے، آخرت رخی زندگی کواپناٹارگٹ بنانا۔

سوال: آپ کی زندگی بھر کی حکمت کا کوئی خلاصہ۔

جواب: پرابلم کوا گنور کرنا، اورمواقع کودریافت کر کےاس کواویل کرنا۔

To ignore the problem and avail of the opportunity by discovering it.

## \*\*\*\*\*

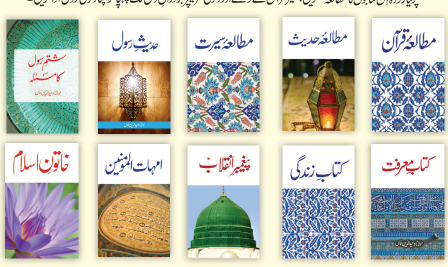
المحارهویں صدی میں قدیم زمانی حالات ختم ہوگئے۔اب کسی قوم کے لیے یہ ممکن نہ رہا کہ وہ قدیم طرز کا سیاسی ایمپائز قائم کرے۔مسلمانوں کی سیاسی تحریکوں کو جونا کا می ہوئی، وہ صرف اِس لیے تھی کہ موجودہ ہوئی، وہ صرف اِس لیے تھی کہ موجودہ زمانے میں اٹھنے والے مسلم رہنما زمانے کی تبدیلی سے بے خبر تھے۔ اِس بنا پر وہ الیہ سیاست کے چیمپئن بنے رہے جو نئے دور میں سرے سے ممکن ہی نہ تھی۔اب جو لوگ مسلم تحریکوں کی ناکامی کو دشمن کی ' سازش' قرار دے کر مضامین اور کتابیں لکھر ہے بیں، وہ صرف اپنی بے دانشی کا شبوت دے رہے ہیں۔

الرساليه، جنوري 2019





اسلام ایک ابدی حقیقت ہے، لیکن ہر دور میں ضرورت ہوتی ہے کہ اسلامی تعلیمات کو جدیداسلوب میں بیان کیا جائے، تاکہ بدلے ہوئے حالات میں لوگ اسلام کی اہمیت کو دوبارہ دریافت کرسکیں۔ اِس مقصد کے لئے مختلف وضوعات یرتیارکردہ اِن کتابوں کا مطالعہ کریں، نیز قرآن کے ترجے اور دعوتی لٹریج برادران وطن تک پہنچا کراپنا دعوتی رول ادا کریں۔



Call: 8588822672, 8588822675 info@goodwordbooks.com

Buy online at www.goodwordbooks.com