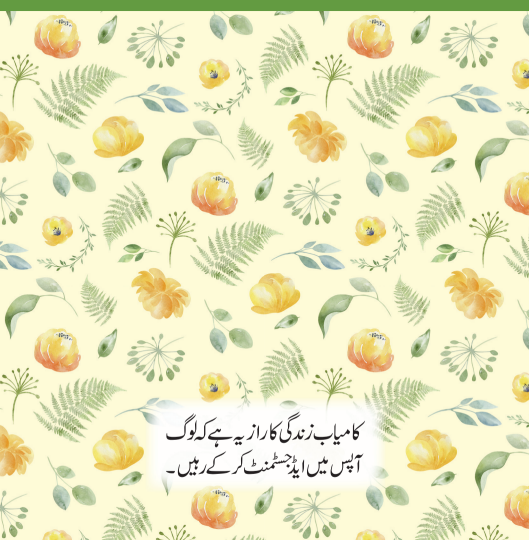
www.cpsglobal.org www.mwkhan.com





September-October 2023 • Rs. 40



| تخرير                               |                        |
|-------------------------------------|------------------------|
| مولانا وحيدالدّبن خال               |                        |
| فهرست                               |                        |
| 4                                   | عظيم معاد              |
| -<br>ادعا 5                         | اسم اعظم ک             |
| 6                                   | لعدحلان                |
| مبيت                                | عقل کی ا <sup>ر</sup>  |
|                                     | بااصول ان              |
| _                                   | با مول ا<br>بے ہمتی نہ |
| یں<br>د فرینس مینجمنٹ 10            |                        |
|                                     | ارت اق<br>عظیم خوثر    |
|                                     | يم <i>ول</i><br>تكرار  |
| 13                                  |                        |
| بث (شرح مشكا ة المصابيح) 14         |                        |
|                                     | ڈائری6                 |
|                                     | إنفارملا               |
|                                     | كيساعجيد               |
| كامستله 43                          | بيخبرى                 |
| ېله، ايک دارننگ 45                  | گرین لی                |
| ن كااصول 47                         | استطاعت                |
| ىلامى مركز-280 49                   | خبرنامها               |
| 50                                  | اعلان                  |
| भविष्यवाणी योग्य चरित्र             | 1                      |
| एक आज़माइश                          | 2                      |
| एक आयत                              | 4                      |
| मानवीय गुण                          | 6                      |
| अनोखी विशेषता                       | 8                      |
| कुरआन और साइंस<br>जैन्मचर चर चरित्र | 9                      |
| पैग़म्बर का तरीका<br>अल्लाह की मदद  | 13<br>14               |
| कम पर राज़ी होना                    | 14                     |



Sep-Oct 2023 | Volume 48 | Issue 5

Prof. Farida Khanam Editor-in-Chief

Dr Stuti Malhotra Editor (Hindi Section)

> Farhad Ahmad Assistant Editor

Al-Risala 1, Nizamuddin West Market New Delhi 110013 Mobile: 8588822679, Tel. 0120 4314871 Email: cs.alrisala@gmail.com

Annual Subscription RatesRetail Price₹40 per copySubscription by Book Post₹200 per yearSubscription by Regd. Post₹400 per yearSubscription (Abroad)US \$20 per year

Bank Details Al-Risala Monthly Punjab National Bank A/c No. 0160002100010384 IFSC Code: PUNB0016000



To order books by Maulana Wahiduddin Khan please contact Goodword Books Tel. 0120 4314871, Mobile: 8588822675 Email: sales@goodwordbooks.com

Printed and published by Saniyasnain Khan on behalf of Al-Markazul Islami, New Delhi Printed at Tara Art Printers Pvt. Ltd. A46-47, Sector 5, Noida-201301 Published from 1, Nizamuddin West Market, New Delhi-110013 Editor: Saniyasnain Khan

عظيم معافى

قرآن كى ايك آيت ان الفاظ ميں آئى ہے: قُلْ يَاعِبَادِى الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنْفُسِهِمْ لَا تَقْتَطُوا مِنْ رَحْمَةِ اللَّوَإِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ النُّنُوبَ بَحِيعًا إِنَّهُ هُوَ الْحَفُورُ الرَّحِيمُ ( 39:53 ) - يعنى كهوكه اے ميرے بندو! جنھوں نے اپنى جانوں پرزيادتى كى ہے، اللّٰہ كى رحمت سے مايوس نہ ہو۔ بيتك اللّٰه تمام گنا موں كومعاف كرديتا ہے، وہ بخشے والا، مہر بان ہے۔ اس آيت كے بارے ميں كها گيا ہے كہ يہ قرآن كى سب سے زيادہ پر اميد آيت ہے ( الا تقان للسيوطى، جلد 6، صفحہ 2011 ) \_على بن ابى طالب كا قول ہے: مَا فِي الْقُرْآن أوسع آيَة من هذه ( تفسير الدر المنثو ر، جلد 7، صفحہ 238 ) \_ يعنى فَرَجًا ( مصنف عبد الرزاق، الرُنمبر 6002 ) \_ يعنى قرآن ميں سب سے کشادگى ايت ہے الگا تو ل

قرآن کی بیآیت بچھ کو بے حدیجیب معلوم ہوتی ہے۔انسان کے تمام گنا ہوں کو بخش دینا بلاشبہ اللہ کی اتی بڑی عنایت ہے کہ اس سے بڑی کوئی عنایت نہیں ہو سکتی۔ میں اس آیت پر سوچ رہا تھا۔ میرے دل نے کہا کہ شاید ایسا ہوا کہ اللہ کی رحمت نے چاہا کہ وہ اسس انسان کو اپنی سب سے بڑی عنایت دے، جس کو اس نے، قرآن کے مطابق، اپنے دونوں ہا تھوں سے بنایا ہے ( 37:38 ) ۔ گر اللہ نے دیکھا کہ انسان کا کوئی عمل ایسانہیں، جس کو وہ اس عظیم عنایت کاریزن بنائے ۔ تو اللہ نے یہ کیا کہ اس کو یک طرفہ طور پر اپنی رحمت کے خانے میں ڈال دیا، اور کہا کہ میں اپنی رحمت سے انسان کے لیے اس بڑی عنایت کا علان کر تا ہوں۔ وہ یہ کڑاں دیا، اور کہا کہ میں اپنی رحمت سے انسان کے کہ اس کو یک طرفہ طور پر اپنی رحمت کے خانے میں ڈال دیا، اور کہا کہ میں اپنی رحمت سے انسان کے انسان اپنی رحمت کا علان کر تا ہوں۔ وہ یہ کہ ' بیشک اللہ تمام گنا ہوں کو معاف کر دیتا ہے'۔ میں انسان اپنی رحمت کا علان کر تا ہوں۔ وہ یہ کہ ' بیشک اللہ تمام گنا ہوں کو معاف کر دیتا ہے'۔ کہ اس بڑی عنایت کا اعلان کر تا ہوں۔ وہ یہ کہ ' بیشک اللہ تمام گنا ہوں کو معاف کر دیتا ہے'۔ کہ جن دیجوا ہوں ہو پنی ہوں کہ ان کہ میں انسان کے لیے اپنی خصوصی رحمت اور کہ کا گہ توں کا اعلان کرتا ہوں، یعنی میں انسان کے تمام گنا ہوں کو بخش دوں گا۔ اس اعلان عام کی ذریع الہ تا کہ اس کی کہ رہا ہو کہ اس انسان! تو نے خواہ کوئی بھی غلطی کی ہو، تو میرے پاس مغفرت کا طالب بن کر آجا، میں اپنی رحمت خاص سے تیر سرب گنا ہوں کو بخش دوں گا۔ اور میں بخشش کو تھے بطور تو فہ دوں گا۔

الرساله، ستمبر - اکتوبر 2023

اسم اعظم کی دعا

حدیث کی کتابوں میں اسم اعظم کے ذریعے کی جانے والی دعا کا بہت بڑا درجہ بتایا گیا ہے۔ اس کے متعلق رسولِ خدا نے یہ خبر دی ہے کہ وہ ضرور مقبول ہوتی ہے ( سنن التر مذی ، حدیث نمبر 3544) ۔ احادیث میں مذکور اسم اعظم سے مراد معروف معنوں میں ''اسم ، نہیں ہے ۔ بلکہ اس سے مرادو ہی چیز ہے ، جس کو پوائنٹ آف ریفرنس کہا جا تا ہے ۔ مثلاً ایک بندہ دعا کرتا ہے ، اور یہ کہتا ہے کہ خدایا! تو نے مجھے اپنے دونوں ہاتھوں سے بنایا ہے ( ص، 37:55) ۔ اب کیا تیری رحمت کا تقاضا ہوگا کہ تو مجھے آگ میں ڈال دے ۔ ایپانہیں ہوسکتا۔ خدایا! میر ے گنا ہوں کو معاف فر ما۔ خدایا! میں تیری رحمت کے حوالے سے یہ دعا کرتا ہوں کہ فیصلے کے دن تو مجھ کو جہت میں داخل فر ما۔ اسم اعظم کے ساتھ دعا کرنے کا مطلب یہ ہو کہ سی ایسے حوالے کے ساتھ دعا کرنا ، جو اللہ کی محدایا! میں تیری رحمت کے حوالے سے یہ دعا کرتا ہوں کہ فیصلے کے دن تو مجھ کو جہت میں داخل فر ما۔ اسم اعظم کے ساتھ دعا کرنے کا مطلب یہ ہے کہ سی ایسے حوالے کے ساتھ دعا کرنا، جو اللہ کی رحمت کو انو وک ( invoke ) کرنے والا ہو ۔ ایسی دعا ہوں یہ میں بندہ اپنی غلطی کا آخری حد تک عمل کے واسط کوذ ریعہ بنا کر اللہ سے دعا نہ گئی ہو، بلکہ اللہ کی رحمت کے پایں کو واسطہ بنا کر اپنے جائز مدیا کو پیش کیا گیا ہو۔

اسم اعظم کی دعاوہ ہے، جواللہ رب العالمین کی صفت کو حوالہ بنا کر دعا کی گئی ہو۔ایسی دعا کے لیے ضروری ہے کہ آدمی پورے معنوں میں عاجز بن جائے۔ جو اللہ کی کمال قدرت کے مقابلے میں اپنے کامل عجز کانمونہ ہو۔اس قسم کی دعابلا شبہ اسم اعظم کے ساتھ دعا کرنا ہے۔خوش قسمت ہیں وہ لوگ جواس اسم اعظم کے حوالے سے دعا کرنے کی توفیق پائیں۔اسم اعظم کے ساتھ دعا کرنے کے مطلب میں اللہ رب العالمین کی صفت اعظم کے ساتھ طالب دعا ہونا۔ جب آدمی اللہ رب العالمین کی کسی صفت کوشعور کی طور پر دریافت کرے، اور اس کے حوالے سے اللہ سے اس کی رحمت کا طالب بنے تو ایسی دعا ضرور قبول ہوتی ہے۔

الرساله، ستمبر - اكتوبر 2023

### بعدخدن

پیغ براسلام صلى اللّه عليه وسلم كى ايك حديث ان الفاظ ميں آئى سے: نَكَلَاتْ لَا تُرَدُّ دَعْوَتُهُمْ، الإِمَامُ العَادِلُ، وَالصَّائِمُ حِينَ يُفْطِرُ، وَدَعْوَةُ المَظْلُومِ يَرَّفَعُهَا فَوْقَ الغَمَامِ، وَتُفَتَحُ لَهَا أَبُوَابُ السَّمَاءِ، وَيَقُولُ التَرَبُّ عَزَّ وَجَلَّ: وَعِزَّتِي لَاَ تَصُرَنَّكُ وَلَوْ بَعْدَ حِينٍ ( جامع الترمذى، حديث نمبر 2526) \_ يعنى تين لوگوں كى دعارد نهيں كى جاتى \_ عادل امام، روزہ دارجب كہ وہ افطار كرے، اور مظلوم كى دعا \_ وہ اس كوبادلوں كے او پراٹھا تا ہے، اور اس كے ليے آسمان كے درواز حكول دي جاتے ہيں، پھر اللّه تعالى فرما تا ہے كہ ميرى عزت كى قسم ! ميں ضرور تم پارى مدد كروں گا اگرچہ كچھ عرصے كے بعد كروں \_

اس حدیث رسول سے دعا کی قبولیت کا اصول معلوم ہوتا ہے۔وہ یہ کہ دعا نواہ بالکل درست ہو، ہگر اس کی قبولیت میں ہمیشہ وقت لگتا ہے۔کسی فرد کی دعا جب قبول کی جاتی ہے، تو وہ صرف ایک دعا کا معاملہ نہیں ہوتا ہے۔ اللہ رب العالمین پورے عالم کوینچ (manage) کر ہا ہے۔ کوئی ایک دعا جب بھی قبول کی جاتی ہے تو وہ اس وقت اپنی تکمیل کو پہنچتی ہے جب کہ تمام متعلق تقاضے پورے ہو چکے ہوں۔ مثلاً اللہ رب العالمین کا یہ فیصلہ تھا کہ مکہ میں رسول اللہ بعثت کے بارے میں پیغ مرا ارا ہیم کی دعا قبول کی جاتے (البقر ۃ، 1292) کی کی کو پہنچتی ہے جب کہ تمام متعلق تقاضے پورے ہو چکے ہوں۔ دعا کے تقریباً ڈھائی ہزار سال بعد پیش آیا۔کیوں کہ یہ ضروری تھا کہ اس سے تیں وقت لگا۔ پیغ مرا ابرا ہیم کی پورے ہو چکے ہوں۔ تاریخ کے بڑے بڑے واقعات ہمیشہ اسی طرح کمی مدت کے بعد ظہور میں تو ہوں ہو چکے ہوں۔ تاریخ کے بڑے بڑے واقعات ہمیشہ اسی طرح کمی مدت کے بعد طہور میں

الیں حالت میں صحیح طریقہ یہ ہے کہ آدمی خوب دعائیں کرے لیکن دعا کی قبولیت کے معاملے کو وہ اللّٰہ کے حوالے کردے۔اگر بظاہر کسی آدمی کی دعا کی قبولیت میں دیری ہور ہی ہے تو اس کو یقین کرنا چاہیے کہ اللّٰہ اس کے لیے کچھ بہتر کرنا چاہتا ہے۔اللّٰہ زیادہ بہتر جانتا ہے کہ کسی بندے کے لیے خیر کیا ہے (البقرۃ 2:216)۔انسان صرف اپنی خواہ شوں کو جانتا ہے، نہ یہ کہ اس کے لیے خیر کس چیز میں ہے۔

الرساله، شتمبر - اکتوبر 2023

عقل کی اہمیت

و چب بن منبہ (114-34 ہجری) مشہور تابعی ہیں۔ان کا شارا سلام کے ابتدائی مورخین اور قدیم آسمانی کتابوں کے عالموں میں ہوتا ہے۔ان کاایک قول ان الفاظ میں آیا ہے: مَا عُبِدَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ بِشَيْرِهِ أَفْضَلَ مِنَ الْعَقْلِ (العقل وفضلہ لابن ابی الدنیا، اثر نمبر 21) ۔ یعنی اللّٰد کی عبادت کا سب سے بہتر ذریعہ عقل ہے ۔ یہاں عقل سے مراد شعور ہے ۔یعنی سب سے بڑا عمل یہ ہے کہ انسان کوسچائی کی شعوری دریافت ہو،اوروہ شعور کی سطح پر اللّٰد کی عبادت کر ہے۔

ایک عبادت وہ ہے کہ آدمی ایک فارم کا اپنے آپ کوعادی بنالے، اور اس فارم کود ہرا کر اللہ کی عبادت کرے۔ یہ فارم کی سطح پر اللہ کی عبادت کرنا ہے۔ مبنی بر فارم عبادت بھی عبادت کا ایک درجہ ہے لیکن زیادہ بڑی عبادت یہ ہے کہ آدمی قرآن اور سنت کی تعلیمات پرغور کرے۔ وہ شعور کی سطح پر اللہ رب العالمین کو دریافت کرے۔ پھر شعوری دریافت کی سطح پر اللہ کے وجود پر یقین کرے، اور اس کا عبادت گزار بن جائے۔

جب آدمی فارم کی سطح پر عبادت کرتا ہے، تو وہ ایک ایسی عبادت ہوتی ہے، جواس کے شعور کو نہیں چھوتی ۔ اس کا شعور الگ ہوتا ہے، اور اس کی عبادت الگ ۔ مگر جوعبادت دریافت کی سطح پر ادا کی جائے ، وہ انسان کے پورے وجود کا اظہار بن جاتی ہے ۔ فارم کی عبادت الگ ہوتی ہے، اور انسان کی شخصیت الگ ۔ لیکن جو عبادت شعور کی دریافت کے تحت کی جائے ، وہ عبادت فرشتوں کے در جے کی عبادت ہوتی ہے ۔ ایسی عبادت میں انسان کا احساس انسان کی شخصیت کا حصہ بن جاتا ہے ۔ انسان بطاہر اعضاو جوارح ( body organs ) کا مجموعہ ہے، لیکن اصل بات یہ ہے کہ انسان کی شخصیت شعور کی دریافت کے نتیجہ میں بنتی ہے ۔ ایسی عبادت میں انسان کی شخصیت کا حصہ میں عبادت ہوتی ہوتی ہے ۔ ایسی عبادت میں انسان کا احساس انسان کی شخصیت کا حصہ و شتوں کے در جے کی عبادت ہوتی ہے ۔ ایسی عبادت میں انسان کا محساس انسان کی شخصیت کا حصہ بن عباد تا ہے ۔ انسان بظاہر اعضاو جوارح ( body organs ) کا مجموعہ ہے، لیکن اصل بات یہ ہے تعور دونوں ایک ہوجاتے ہیں ۔ یہ وہ عبادت ہے، جب کہ انسان خدا کے قریب پہنچ جاتا ہے ۔ یہی وہ عبادت ہے جس کے لیے قرآن میں واسح دواقتر ب کے الفاظ آئے ہیں ( 61:90) ۔ یعنی، سے دہ کرہ کر

الرساله، ستمبر - اكتوبر 2023

## بااصول انسان

زندگی گزارنے کے دوطریقے ہیں۔ایک یہ کہ آدمی فطرت کے قانون کو شمجھے، اوراس کی پیروی کرتا ہوا زندگی گزارے۔دوسراطریقہ یہ ہے کہ آدمی کسی اصول کا پابندیہ ہو، جواس کے جی میں آئے ،اس کووہ کرے۔اس کو نہ جھوٹ اور پچ کی تمیز ہو، اور نہ وہ صحیح اور غلط میں فرق کرے۔

یدونوں روش اپنے انجام کے اعتبار سے یک ان نہیں ہے۔ جو آدمی اصول کا پابند ہو، وہ اصول کے حطابق زندگی گزارے، وہ اللہ کے یہاں کا میاب انسان قرار پائے گا۔ اس حقیقت کو قرآن میں اہل جنت کے حوالے سے ان الفاظ میں بیان کیا گیا ہے، نوآ مَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ دَیِّدہو وَ مَاللَّهُ مَاللَ مَاللَ اللَّهُ مَاللَّهُ مَاللَّهُ مَاللَّهُ مَاللَّهُ مَاللَّهُ مَاللَ مَاللَ اللَّهُ مَاللَّهُ مَاللَ اللَّهُ مَاللَّهُ مَاللَّهُ مَاللَّهُ مَاللَّهُ مَاللَّهُ مَاللَّهُ مَاللَ اللَّهُ مَاللَّهُ مَاللَ اللَّهُ مَاللَّهُ مَاللَ اللَّهُ مَاللَ اللَّهُ مَاللَّهُ مَاللَّهُ مَاللَ مَاللَ اللَّهُ مَاللَ مَاللَ اللَّهُ مَاللَّهُ مَاللَّهُ مَاللَ مَاللَ اللَّهُ مَاللَّهُ مَاللَ مَاللَّهُ مَاللَ مَاللَّهُ مَاللَّهُ مَاللَ اللَّهُ مَاللَّهُ مَاللَ مَاللَهُ مَاللَّهُ مَاللَّهُ مَاللَ مَاللَهُ مَاللَّهُ مَاللَ مَاللَهُ مَاللَّهُ مَاللَهُ مَاللَ مَنْ الْلَهُو مَاللَّہُ مَاللَّهُ مَاللَہُ مَاللَ مَاللَ مَاللَ مَاللَ مَاللَ مَاللَ مَاللَ مَاللَ مَاللَّهُ مَاللَ مَالللَ مَالللَ مَاللَ مَاللَہُ مَاللَ مَاللَ مَاللَ مَالللَٰ مَاللَ مَاللَ مَاللَٰ مَاللَ مَاللَ مَاللَ مَاللَ مَاللَہُ مَاللَ مَاللَ مَاللَ مَاللَ مَاللَ مَاللَ مَاللَ مَالَ مَاللَ م

بااصول انسان ہونا کیا ہے۔ اللہ نے انسان کو پیدا کرکے اس دنیا میں رکھا، اور اسس کو کامل آزادی دی ۔ بیکامل آزادی ایک انتہائی انوکھا اختیار ہے۔ انسان سے بی مطلوب ہے کہ وہ کامل آزادی کے باوجودا پنی آزادی کوڈ سپلن کے اندر استعمال کرے یعنی کسی جبر کے بغیر خودا پنے اختیار سے وہی کرنا، جو خدا انسان سے کروانا چاہتا ہے۔ انسان کو اپنے اختیار سے وہی کرنا ہے، جو دوسری مخلوق جبلی فطرت (instinct) کی بنا پر کررہی ہے۔ اس کو خود اختیار کردہ اخلاقیات ( self-imposed ethics ) کہا جا سکتا ہے۔

قرآن(2:67) میں بتایا گیا ہے کہ اللہ نے انسان کو پیدا کیا تا کہ وہ دیکھے کہ کون لوگ <sup>احس</sup>ن العمل( best in conduct) ہیں۔ا<sup>حس</sup>ن العمل کا مطلب ہے بااصول زندگی گزار نے والے افراد ۔ مثلاً وہ آدمی جوعف مدلائے جانے کے باوجود عصہ کوقا ہو میں رکھے، وغیرہ۔

یے ہمتی نہیں

قرآن کی ایک آیت ان الفاظ میں آئی ہے :وَلَا ﷺ وَاوَلَا تَخَوَنُوا وَأَنَّتُهُمُ الْأَعْلَوُنَ إِنْ كُنْتُهُمَ مُوْمِنِينَ (3:139) \_ یعنی اور ہمت نہ ہارواور غم نہ کروہتم ہی کامیاب رہو گے اگرتم مومن ہو۔ وصن کے معنی ضُعف کے ہیں ۔ خواہ یہ ضعف عمل کا ہو یا ارادے کا۔ یہ آیت جنگ وقتال کے بارے میں نہیں ہے۔ بلکہ وہ زندگی کی جدو جہد کے بارے میں ہے۔ اس جدو جہد کے لیے مومنا نہ اصول کیا ہیں۔ اس کو یہاں بیان کیا گیا ہے۔

حقیقت یہ ہے کہ خالق کی اس دنیا میں ہمیشہ عسر کے ساتھ یسر موجودر ہتا ہے۔ یعنی مسئلے کے ساتھ اس کاحل۔زندگی کی جدوجہد میں ہمیشہ ایسے لمحات پیش آتے ہیں، جومومن کووقتی طور پر بے ہمت کرنے والے ہوں لیکن مومن کا اعتماد اللہ رب العالمین کی نصرت پر ہوتا ہے۔وہ ہر حال میں یہ امیدر کھتا ہے کہ اگر وہ سچائی کے راستے پر ہے تو اللہ ضرور اس کی مدد کرے گا، اور اس کو کامیابی کی منزل تک پہنچائے گا۔ بندے کی طرف سے جدوجہد کے مرحلے میں یہ شرط ہے کہ وہ ہمت نہ ہارے۔

''اگرتم مومن ہو''امطلب یہ ہے کہ مومن کواپنی طرف سے بیرثابت کرنا پڑتا ہے کہ وہ اللّٰہ پر بھروسہ کرنے والا ہے۔وہ اللّٰہ پر ہر حال میں یقین رکھے ہوئے ہے۔اللّٰہ کی مدد پر بی<sup>ی</sup>قین اللّٰہ کی رحمت کوانو وک(invoke) کردیتا ہے۔وہ اللّٰہ کی مدد کویقینی بنا تا ہے۔

ایک مومن بندہ کا طریقہ کیا ہونا چا ہے، اس سلسلے میں ایک رہنما حدیثِ رسول ان الفاظ میں آئی ہے: عَجَبًالِأَمْرِ الْمُؤْمِنِ، إِنَّ أَمْرَ هُ حُلَّهُ حَيْرٌ، وَلَيْسَ ذَاكَ لِأَحَدٍ إِلَّا لِلْمُؤْمِنِ، إِنْ أَصَابَتُهُ سَتَرَاءُ شَكَرَ، فَكَانَ خَيْرًا لَهُ، وَإِنْ أَصَابَتُهُ صَتَرَاءُ، صَبَرَ فَكَانَ خَيْرًا لَهُ (صحیح مسلم، حدیث نمبر 2099)۔ یعنی ،مومن کا معاملہ عجیب ہے۔ بیشک اس کے تمام معاصلے میں خیر ہے۔اور یہ کی اور کے لیے نہیں ہے، سواتے مومن کے اگراس کونوشی پہنچی تو اس نے شکر کیا، یہ اس کے لیے بہتر ہے۔اور اگراس

آرب آف ڈ فرینس مینجمنٹ

طلاق کے بارے میں ایک حدیثِ رسول ان الفاظ میں آئی ہے: أَبْغَضُ الۡحَلَالِ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى الطَّلَاقُ ( سنن ابو داؤد، حدیث نمبر 2178) \_ یعنی الللہ کے نز دیک حلال میں سب سے ناپسندیدہ عمل طلاق ہے ۔طلاق ایک البخض ( سب سے ناپسندیدہ )عمل کیوں ہے۔ اس کا جواب یہ ہے کہ نگاح کا طریقہ اس لیے رکھا گیا تھا کہ انسان نگاح کے ذریعے اپنی تربیت کا کورس کممل کرے۔ وہ کورس یہ ہے کہ موجودہ دنیا کے بارے میں خالق کا نقشہُ تخلیق یہ ہے کہ آدمی اس راز کو جانے کہ اختلاف کو مینچ کرنے کا طریقہ کیا ہے ۔زندگی میں لازمی طور پر اختلافات پیش آتے ہیں۔ یہ اختلافات اس لیے نہیں کہ آدمی لڑ نا بھڑ نا شروع کردے۔ بلکہ اس لیے بیں کہ آدمی پر امن انداز میں ان کو مینچ ( manage ) کرے۔

یہ اختلافات کسی کی سازش کی وجہ سے نہیں ہیں، بلکہ وہ نظام فطرت کا لازمی نتیجہ ہیں۔ ان اختلافات کے بارے میں یہ مطلوب نہیں ہے کہ آدمی ان سے لڑنا شروع کردے یا ان کو برائی (evil) سمجھ کر شادی کے بارے میں منفی رائے قائم کرلے۔ بلکہ آدمی کی ساری پلاننگ اس بنیاد پر ہونا چاہیے کہ جوشادی ہوگئی، اس کے ساتھ اس کو نباہ کرنا ہے۔ کوئی دوسرا آپشن اس کے لیے مکن نہیں۔ شادی کا مقصد زندگی کی خوشی حاصل کرنا نہیں ہے، بلکہ یہ ہے کہ زندگی کو سمجھ کر انسان مثبت انداز میں اس کی تعمیر کرے۔ ایسی تعمیر جو پوری انسانیت کے لیے مفید ہو۔ شادی دو انسانوں کے در میان اجتماع کا نام نہیں ہے، بلکہ شادی ایک ساری ذرکی ہو موٹی کی کا کی سادی پر اور کی کو کہ کو کھی ایک حصہ ہے۔ شادی مستقبل کی منصوبہ بندی ہے، نہ کہ وقتی طور پر خوشیوں کی ایک دنیا بنانا۔ خوشیوں کی دنیا بنا نے کا نظر یہ ایک ایسانظر یہ ہے، جس کے بارے میں کہا جا سکتا ہے: کی دنیا بنا نے کانظر یہ ایک ایسانظر یہ ہے، جس کے بارے میں کہا جا سکتا ہے:

چنانچہ دنیا میں کوئی ٹادی اسس معیار پر پوری نہیں اترتی۔ ہر شادی اسس معیار پر قابلِ رد قر ارپاتی ہے۔

الرساله، شتمبر - اكتوبر 2023

عظيم خوش خبرى

یوسف بن یعقوب ایک اسرائیلی پیغمبر میں۔ ان کی زندگی کی کہانی کو قرآن کی سورہ یوسف میں کسی قدر تفصیل کے ساتھ بیان کیا گیا ہے، اور اس کو قرآن میں احسن القصص ( 12:3) کا ٹائٹل دیا گیا ہے، یعنی ایک بہترین سرگزشت ( best story ) ۔ یہ ایک واقعہ ہے کہ حضرت یوسف کی کہانی انسان کے لیے بہترین سبق والی کہانی ہے۔ اس کہانی کے سبق آموز پہلو کوراقم الحروف نے اپنی تفسیر تذکیر القرآن میں کسی قدر تفصیل سے بیان کیا ہے۔

سورہ یوسف کے آخریں اس احسن القصص کا خلاصہ ان الفاظ میں بیان ہوا ہے: حَتَّى إِذَا اسۡتَیۡأَسۡ الرُّسُلُ وَطَنُّوا أَنَّہُمۡ قَدُ كُذِبُوا جَاءَهُمۡ نَصۡرُدَا فَنُتِیۡ مَنۡ نَشَاءُ وَلَا یُرَدُ بَأَسُدَا عَنِ الۡقَوۡمِ الۡہُجُومِينَ (12:110) \_ یعنی یہاں تک کہ جب رسول مایوس ہو گئے اوروہ خیال کرنے لگے کہ ان سے جھوٹ کہا گیا تھا تو ان کو ہماری مدد آیہنچی \_ پس نجات ملی جس کوہم نے چاہا اورمجرم لوگوں سے ہمارا عذاب ٹالانہیں جاسکتا ۔

اس آیت کا مطلب یہ ہے کہ وہ حد آجائے کہ بندے پر انتظار کی گھڑیاں شاق گزریں توبلا تاخیر اللہ کی نصرت آجاتی ہے ۔ اللہ رب العالمین کی طرف سے یعظیم نوش خبر کی صرف پیغمبروں کے لیے نہیں ہے، صرف پیغمبر کے ساتھیوں کے لیے نہیں ہے، بلکہ قیامت تک آنے والے تمام انسانوں کے لیے ہے، جو قرآن کی اس سورہ کا مطالعہ کریں، اور اس میں جو سبق ( takeaway ) ہے، اس کو دریافت کر کے اپنی زندگی میں اپنائیں ۔ غالباً اس پیغمبرانہ قصے کا سب سے بڑا سبق یہ ہے کہ اللہ کی رحمت اور نصرت اس کے سچ طالب کے او پر ضرور آتی ہے ۔ یہ امکن ہے کہ وہ سبق یہ جہ کہ اللہ کی طرف نہ آئے ۔ البتہ یہ شرط ہے کہ طالب کے او پر ضرور آتی ہے ۔ یہ نامکن ہے کہ وہ سبح طالب کی طرف نہ آئے ۔ البتہ یہ شرط ہے کہ طالب کو چا ہیے کہ وہ ہو رے لیتین اور صبر کے ساتھ خدا کی نصرت کا انتظار رہے ۔ اللہ نے آغاز تخلیق میں میں ایو کی کا شکار نہ تو ہو م حال میں اللہ رب العالمین کی رحمت کا امید وار بنا

الرساله، ستمبر - اكتوبر 2023

حدیث نمبر 3194) \_ یعنی بیشک میری رحمت میرے غضب کے او پر غالب ہے۔

اللہ کی نصرت کا یہ قانون کیوں ہے کہ بندے کی دعااس وقت قبول ہوتی ہے، جب کہ بندے کے کے او پر مایوسی کی آخری حد آجائے۔اس کی وجہ یہ ہے کہ اللہ کی رحمت تو یقینی طور پر بندے کے لیے اللہ کا عطا کیا ہواایک حق ہے، وہ ضرور پورا ہو کرر ہتا ہے، کبھی ایک شکل میں اور کبھی دوسری شکل میں۔ مثلاً پیغمبر سلیمان پر اللہ کی رحمت کسی شدید امتحان کے بغیر آئی۔اس کے برعکس ، کئی دوسرے پیغمبروں پر اللہ رب العالمین کی رحمت شدید امتحان کے بعد آئی۔ یہاں تک کہ اس وقت جب کہ پیغمبراوران کے ساتھی مایوسی کی حالت کو پہنچ گئے۔

ایسا کیوں ہوتا ہے۔اس کا سبب یہ ہے کہ ہر اچھی چیز کی ایک قیمت ہوتی ہے، اور اللّد کی رحمت سب سے زیادہ عظیم نعمت ہے۔اس لیے اس کا استحقاق بھی عظیم قیمت کی ادائیگی کے بعد ہوتا ہے، اوروہ قیمت یہ ہے کہ بندے کو اللّہ کی قدرت اور اس کی رحمت پر اتنا زیادہ یقین ہو کہ شدید حالات کے باوجودوہ اللّہ کی رحمت سے مایوس نہ ہو، وہ آخری حد تک اللّہ کی رحمت کا امیدوار بنار ہے۔

مذکورہ آیت میں یہ بتایا گیا ہے کہ مایوی کی آخری حد پر پنجنج کے بعد اللہ کی نصرت آتی ہے۔ اس مایوی کا مطلب کیا ہے۔ اس میں در اصل اللہ کے قانون فطرت کو بتایا گیا ہے۔ یعنی اللہ کی نصرت داعی کو ضرور پہنچتی ہے۔ لیکن اس کا پر اسس یہ ہے کہ دوسر ے انسانوں کی آزادی کو برقر ارر کھتے ہوئے ایک عمل جاری کیا جاتا ہے، جس کے نیتج میں داعی کو مطلوب نصرت کبھی تاخیر سے حاصل ہوتی ہے۔ خالق کی طرف سے اس عمل کی تکمیل میں ہمیشہ وقت در کار ہوتا ہے۔ داعی کو چاہیے کہ اس وقت کو وہ انتظار کے خالف کی طرف سے اس کو تنابی سے بچا کہ دوسر کے انسانوں کی آزادی کو اپنی نصرت کو یہ تین رکھنا چاہیے کہ اس کا رب اس کو تا ہی ہیں ہمیشہ وقت در کار ہوتا ہے۔ داعی کو میں میں میں میں ہوتی ہے۔ خالق کی طرف سے اس عمل کی تعمیل میں ہمیشہ وقت در کار ہوتا ہے۔ داعی کو اپنی نصرت کو نازل فر مائے گا، جو داعی کے لیے منزل تک چنچنے کا سبب بن جائے گا۔ صبر در اصل داعی کی طرف سے انتظار کی مدت کا نام ہے۔ داعی کو چاہیے کہ دوہ ہمیشہ اپنی امید کو بر قر ارر کھے۔ داعی کی طرف سے انتظار کی مدت کا نام ہے۔ داعی کو چاہیے کہ دوہ ہمیشہ اپنی امید کو بر قر ارر کھے۔ رب کی طرف سے انتظار کی مدت کا نام ہے۔ داعی کو چاہیے کہ دوہ ہمیشہ اپنی امید کو بر قر ارر کھے۔

# تكرار

''گیتان جلی'' رابندر نا تھ طیگور (1941-1861ء) کی مشہور کتاب ہے۔ اس کتاب کے انگریزی ترجمہ پران کونوبل انعام ملا تھا۔ یہ کتاب اصلاً بنظیہ زبان میں کھی گئی تھی، اس کے بعد اس کا ترجمہ مختلف زبانوں میں ہوا۔اس کی ایک نظم ( نمبر 38) کاابتدائی مصرعہ یہ ہے:

That I want thee, only thee-let my heart repeat without end.

میں تجھ کو چاہتا ہوں، صرف تجھ کواور کسی کونہیں، میرے دل کواس کی تکرار بے انتہا کرنے دے۔ کسی چیز سے جب آدمی کا تعلق دل چیسی اور محبت کے درجہ کا ہو جائے تو وہاں تکرار (repetition) کا تصور ختم ہوجا تا ہے۔ پھر اس کی ہر تکرار آدمی کو نیا لطف دیتی ہے۔ اس کی تکرار سے آدمی کبھی نہیں اکتا تا۔ اس کی ایک عام مثال سگرٹ ہے۔ آدمی سگرٹ کو بار بار پیتا ہے اور روزا نہ پیتار ہتا ہے ۔ مگر اس کو کبھی یہ خیال نہیں آتا کہ وہ ایک چیز کی تکرار کر رہا ہے۔ حالال کہ اسی خص کو اگر کوئی غیر مرغوب چیز دی جائے تو چند بار کے استعمال کے بعد وہ اس سے اکتا جائے گا اور اس کو تکر ار کہہ کر چھوڑ دے گا۔

میں نے کئی بارایسے نوجوان دیکھے ہیں جھوں نے ابھی کوئی پکچر (movie) دیکھی تھی۔ اگرچہان میں سے ہرایک اس پکچر (movie) کو دیکھے ہوئے تھا مگر وہ اس کی کہانی اور اس کے مکالمے اس طرح ایک دوسرے کوسنار ہے تھے جیسے کہ وہ کوئی نٹی بات کہہ رہے ہوں اور سننے والے اس کو اس طرح سن رہے تھے جیسے وہ بالکل نٹی بات سن رہے ہوں۔ پکچر (movie) کے ساتھان کی بڑھی ہوئی دل چیپی نے ان کے لیے تکر ارکا تصور حذف کر دیا تھا۔

جب کسی کے سامنے کوئی بات کہی جائے اور وہ اس کو'' تکرار'' کہہ کر بےلطف ہونے لگے تو سمجھ لیچیے کہ یہ بات اس کی زندگی میں دلچیپی بن کر داخل نہیں ہوئی ہے۔اگر وہ اس کے لیے حقیقی دل چیپی کی چیز ہوتی تواس کی ہرتکراراس کو نیالطف دیتی، نہ یہ کہ وہ اس کو بےلطف بنادے۔

مطالعةجديث شرح مشكا ةالمصابيح (حديث نمبر 85-72)

72

عبداللہ بن جابررضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہرسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: شیطان اس سے مایوس ہو چکا ہے کہ جزیرۂ عرب میں نمازی لوگ اس کی پرستش کریں لیکن وہ ان کوایک دوسرے کےخلاف بھڑ کانے سے مایوس نہیں (صحیح مسلم، حدیث نمبر 2812)۔

رسول اور اصحاب رسول کے ذریعے جو انقلاب آیا اس نے مذہبی بت پر سی کو اتنا زیادہ بے بنیاد ثابت کردیا کہ اب اس قسم کی مشر کا ندروش میں من ابی عزت کا پہلو باقی رہا اور نہ مادی مفاد کا۔ اس لیے امت کے بعد کی نسلوں میں تمراہی کھلی بت پر سی کے راستے سے نہیں آئے گی۔ بلکہ وہ نس پر تن اور مفاد پر سی کے راستے سے آئے گی۔ اس دوسری تمراہی کا اظہار اس طرح ہوگا کہ لوگ ذاتی مصلحتوں کے لیے آپس میں ایک دوسر بے لڑیں گے۔

73

عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس ایک آدمی آیا۔ اس نے کہا کہ میں اپنے دل میں ایسی بات پا تا ہوں کہ زبان سے اس کو بولنے سے زیادہ مجھ کو پسند ہے کہ میں جل کر کوئلہ ہو جاؤں۔ آپ نے فر مایا کہ اس خدا کا شکر جس نے اس طرح کے معاملہ کو وسوسہ قرار دیا ( سنن ابوداؤد، حدیث نمبر 5112 )۔

موجودہ دنیامیں آدمی فتنوں اور آ زمائشوں کے درمیان جبیتا ہے۔اس لیے کوئی آدمی اس سے نہیں پچ سکتا کہاس کے دل میں غلطقسم کے خیالات آئیں لیکن انسان کی پکڑ ہو لے ہوئے قول اور کیے ہوئے عمل پر ہے، دل کے اندرگز رے ہوئے خیالات پرنہیں۔

الرساله، شتمبر - اکتوبر 2023

عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: انسان کے او پرایک اثر شیطان کا ہے اور ایک اثر فرشتے کا۔ پس شیطان کا اثر تو شر سے ڈرانا اور حق کو جھٹلانا ہے۔اور فرشتے کا اثر نیکی پر ابھارنا اور حق کی تصدیق کرنا ہے۔ پس جو آدمی اس کو پائے تو اس کو جاننا چاہیے کہ یہ اللہ کی طرف سے ہے۔اور پھر وہ اللہ کا شکر ادا کرے۔اور جو شخص دوسری کیفیت اپنے اندر پائے تو وہ شیطان کے مقابلے میں اللہ سے پناہ مائے۔ پھر آپ نے قرآن ( 2268) کی یہ آیت پڑھی: آلش نیطن ییوں گھ الفَقَقَدَ وَدِیَا لُمُو کُمْ بِالْفَحْدَمَاً ہِ ( شیطان کا کو کھتا ہے ماں کو بل کے تو اس کو جاننا تلقین کرتا ہے ) سنن التر مذی ،حدیث نمبر 2988۔

انسان کے اندر دومختلف قسم کے محرکات کی خبراس لیے دی گئی ہے تا کہ جب وہ اپنی زندگی میں ان میں سے سی کی علامت دیکھے تو وہ اس کی حقیقت کو پہچان لے۔ایک علامت پر وہ شیطان سے بچنے کی کو سشش کرے اور دوسری علامت پر وہ خدا کا شکرا دا کرتے ہوئے اس سے قریب ہوجائے۔

#### 75

ابوہ پر یرہ رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: لوگ پوچھ کچھ کرتے رہیں گے یہاں تک کہ کہا جائے گا کہ مخلوق کو خدانے پیدا کیا تو خدا کو کس نے پیدا کیا۔ پھر جب لوگ ایسا کہیں توہم کہو: اللہ ہُ آخل ماللہ الطبق تک آبنہ الطبق کہ یو لکہ یو خدا کو کس نے پیدا کیا۔ پھر جب لوگ ایسا بے نیا زہے۔ نداسس کی کوئی اولاد ہے اور نہ وہ کسی کی اولاد ۔ اور کوئی اس کے برابر کا نہیں ) ۔ پھر وہ اپنے بائیں طرف تین بارتھ سطارے، اور شیطان کے مقابلے میں اللہ کی پناہ مائے (سنن ابو داؤد، حدیث نمبر 4722) ۔

بیرحدیث موجودہ دورمیں پیدا ہونے والی عقلیت پسندی کی پیشین گوئی ہے۔مگراس میں بی بھی بتادیا گیا کہ اس<sup>قس</sup>م کا سوال خود وقت کے عقلی نقطہ نظر سے سراسر لیے بنیاد ہوگا۔ خدا کا وجود اتنا زیادہ واضح ہے کہ وہ جس طرح پیچھلے زمانے میں ثابت شدہ تھا اسی طرح وہ بعد کے زمانے میں بھی ہے۔

الرساله، شتمبر - اكتوبر 2023

اس بحث کے ضمن میں بیسوال بالکل غیر متعلق ہے کہ خدا کو کس نے پیدا کیا۔خداا گر پیدا کرنے سے وجود میں آئے تو وہ کا ئنات کو پیدا کرنے والانہیں بن سکتا۔خداا پنے آپ میں موجود ہے اسی لیے وہ اس کا ئنات کو وجود میں لا سکا۔کا ئنات کی موجودگی خدا کی موجودگی کا ثبوت ہے۔اگرہم خدا کے وجود کا انکار کریں تو ہمیں کا ئنات کے وجود کا بھی انکار کرنا پڑےگا۔ چونکہ ہم کا ئنات کے وجود کا اقر ار کرنے پر مجبور ہیں اس لیے ہم خدا کے وجود کا اقر ارکرنے پر بھی مجبور ہیں۔

اس معاطی میں خود عقلی سائنس کی رو سے کوئی دوسرا انتخاب ہمارے لیے سرے سے ممکن نہیں۔ جدید سائنس نے کا ئنات کے ظہور کے بارے میں جو حقائق دریافت کیے ہیں اس کے بعد اب انسان کے لیے انتخاب (choice) لیے خدا کا ئنات اور باخدا کا ئنات کے درمیان نہیں ہے۔ بلکہ با خدا کا ئنات اور غیر موجود کا ئنات کے درمیان ہے۔ اگر ہم خدا کے وجود کو نہ مانیں تو ہمیں کا ئنات کے وجود کا بھی افکار کرنا پڑے گا۔ چونکہ ہم کا ئنات کے وجود کا افکار نہیں کر سکتے اس لیے ہم خدا کے وجود کا بھی افکار کرنا پڑے گا۔ چونکہ ہم کا ئنات کے وجود کا افکار نہیں کر سکتے اس لیے ہم خدا کے وجود کا بھی افکار کرنا پڑے گا۔ چونکہ ہم کا ئنات کے وجود کا افکار نہیں کر سکتے اس لیے ہم مذہب اور جدید چیلنج ،خدا کی دریافت ، وغیرہ )

76

انس بن ما لک رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: لوگ برابر سوال کرتے رہیں گے۔ یہاں تک کہ وہ کہیں گے کہ اگر خدانے تمام چیزوں کو پیدا کیا ہے تو خدا کو کس نے پیدا کیا۔ یہ بخاری کی روایت ہے۔اور مسلم کی روایت میں اس طرح ہے۔اللہ تعالی نے فرمایا تمہاری امت کے لوگ برابر کہتے رہیں گے۔ یہ کیا اور یہ کیا۔ یہاں تک کہ وہ کہیں گے کہ خدا نے مخلوقات کو پیدا کیا تو خدا کوکس نے پیدا کیا (متفق علیہ: صحیح البخاری ، حدیث نمبر 1266 ؟

اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ بعد کے زمانے میں جب عقلی بحثوں کا زور بڑھے گا توخود

عثمان بن ابی العاص رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ میں نے کہا کہ اے اللہ کے رسول شیطان میرے اور میری نما زاور میری قر آت کے در میان حائل ہوجا تا ہے اور مجھ پر نما زمیں شبہ ڈوالتا ہے۔رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: یہ وہ شیطان ہے جس کو خِدنَ ب کہا جا تا ہے۔ پس جبتم اس کو محسوس کروتوتم اس سے اللہ کی پناہ مانگو۔ اور اپنے بائیں طرف تین بار تفتکا رو۔ پس میں نے ایسے پی کیا تو اللہ نے اس کو مجھ سے دور کر دیا (صحیح مسلم، حدیث نمبر 68)۔

اس حدیث میں جومخصوص طریقہ بتایا گیا ہے اس کی حیثیت اضافی ہے۔اس کا اصل مدعایہ ہے کہ جب بھی کسی آدمی کو بیمحسوس ہو کہ شیطان اس کو خدا کی یاد سے ہٹا رہا ہے تو وہ فوراً تعوذ کے کلمات زبان سے ادا کر کے شیطان سے پناہ مائلے۔ یہ گویا اپنے آپ کو خفلت سے نکال کر شعور کی حالت میں لانا ہے۔ یہ خدا کی مدد سے شیطان کے او پر قابو پانا ہے۔قرآن میں رہنمائی کی گئی ہے: جو لوگ ڈرر کھتے ہیں جب کبھی شیطان کے اثر سے کوئی براخیال انھیں چھوجا تا ہے تو وہ فوراً (اللہ کو) یاد کرتے ہیں اور پھراسی وقت ان کو سوجھ آجاتی ہے (7:201)۔

78

قاسم بن محمد تابعی سے ایک آدمی نے سوال کیا۔اس نے کہا کہ مجھےا پنی نما زمیں وہم پیش آتا ہے۔اوریہ مجھ پر بہت گراں گزرتا ہے۔اخصوں نے اس آدمی سے کہا کہتم اپنی نما زجاری رکھو۔ کیوں کہ یہ چیزتم سے جانے والی نہیں، یہاں تک کہتم اپنی نما زپوری کرواور کہو کہ میں نے اپنی نما ز پوری نہیں کی ( موطاامام ما لک،حدیث نمبر 3)۔

اس معاملے کا تعلق جس طرح نماز سے ہے اسی طرح اس کا تعلق دوسرے دینی اعمال سے بھی ہے۔ اس دنیا میں بی مطلوب نہیں کہ آدمی کا احساس بیہ ہو کہ میں نے معیاری عمل کرلیا۔ اس کے الرسالہ ، ستمبر - اکتوبر 2023

79

عبدالللہ بن عمر ورضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: اللہ نے مخلوق کی تقد بروں کولکھ دیا ہے، زمین وآسمان کی پیدائش سے پیچاس ہزار سال پہلے۔ آپ نے فرمایا کہ اس وقت اللہ کا تخت پانی کے او پر تھا (صحیح مسلم، حدیث نمبر 16)۔

یہاں تقدیر سے مرادمنصوبۂ الہی ہے۔خدا کی پیدا کی ہوئی زمین میں پہلے پانی کا دورآیا، اس کے بعد سطح زمین پرزندگی کا دورشر وع ہوا۔ ہزاروں سال پہلے تقدیر کو لکھنے کا مطلب یہ ہے کہ خدا نے پیشگی طور پر اُس کورس کومتعین کردیا جس کے تحت انسانی قافلے کو اپنا سفر کرنا تھا۔ اور اس فطری قانون کو طے فرمادیا جس کے دائرے میں ہر فرد کواپناعمل انحام دینا تھا۔

جدید سائنس کی روشنی میں جب ہم اِس معاملے پر غور کرتے ہیں تو تقدیر کا ایک اہم سُراغ (chue) ڈی این اے(DNA) کی شکل میں ملتا ہے۔جدید سائنسی تحقیق بتاتی ہے کہ ہرانسان کا ڈی این اے اس کی شخصیت کا مکمل انسائیکلو پیڈیا ہے۔ہرانسان کے ڈی این اے میں اس کی شخصیت کی تمام خصوصیات کوڈ کی شکل میں درج ہیں، جن کی مسلسل طور پر ڈی کو ڈنگ (de-coding) ہوتی رہتی ہے۔آدمی کے بیشتر عادات وافعال اسی ڈی این اے کے زیر اثر واقع ہوتے ہیں۔

8(

عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ہر چیز مقررا ندازہ پر ہے، یہاں تک کہ عاجزی اور دانش مندی بھی (صحیح مسلم، حدیث نمبر 18) ۔

انسانوں کی صلاحیتیں یکسان نہیں۔اس دنیا میں ہرانسان کوالگ الگ استعداد کے ساتھ پیدا کیا گیاہے۔دنیا کے نظام کوکامیابی کے ساتھ چلانے کے لیےا یسےلوگ بھی درکار ہیں جوجسمانی طاقت میں زیادہ ہوں اورایسےلوگ بھی جن کے اندرذ ہنی طاقت زیادہ پائی جائے۔ یہ مقدرات ہیں، اوروہ اس لیے ہیں تا کہ اس دنیا میں زندگی کا نظام مجموعی طور پرکامیابی کے ساتھ چلتارہے۔

انسان آزاد ہے یا مجبور۔ اس سوال کا جواب یہ ہے کہ یفظی ففی کا معاملہ ہے۔ اس حدیث کا مطلب انسان کو یہ بتانا ہے کہ وہ دو چیزوں کے درمیان ہے۔ ایک تقد یرالہی، اور دوسرے ذاتی اختیار۔ انسان ایک اعتبار سے آزاد ہے، اور دوسرے اعتبار سے وہ مجبور ہے۔ اپنی روزمرہ کی زندگی میں ہر عورت اور مرد آزادانہ طور پراپنا کام کرتے ہیں لیکن اسی کے ساتھ وہ بار بارمحسوس کرتے ہیں کہ ان کی ذات کے باہر بھی پچھ طاقتیں ہیں جن کونظر انداز کر کے وہ اس دنیا میں اپنا کام نہیں کر سکتے۔

ید دوطر فہ تقاضے کیا ہیں۔اصل یہ ہے کہ ایک ہے خود انسان کی شخصیت ، اور دوسر ی چیز ہے وہ حالات جن کے درمیان کسی آدمی کو اپنا کام کرنا پڑتا ہے۔ اِن حالات کو فطرت کا قائم کیا ہوا انفر اسٹر کچر (infrastructure) کہا جا سکتا ہے۔ جہاں تک انسان کی ذات کا تعلق ہے وہ پوری طرح آزاد ہے۔انسان کو اختیار ہے کہ وہ جس طرح چاہے سو چے، وہ جو بات چاہے ہو لے ،جس رخ پر چاہے اپنی زندگی کا سفر طے کرے۔اس اعتبار سے انسان کمل طور پر آزاد ہے۔ دوسری چیزوہ ہےجس کوانفراسٹر کچر کہا جاسکتا ہے۔ یہ انفراسٹر کچر مکمل طور پر فطرت کا قائم کیا ہوا ہے۔ یہ انفراسٹر کچر دنیا میں اپنے آپ قائم ہے۔ انسان کو یہ طاقت حاصل نہیں کہ وہ اس انفراسٹر کچر کو بدل ڈالے یااس کونظرا ندا زکر کے اپنے عمل کی منصوبہ بندی کرے۔

مثال کے طور پرایک انسان زمین پر چلتا ہے۔ یہ چلناانسان کی اپنی آزادی کا معاملہ ہے۔ لیکن اس چلنے کے لیے ضرورت ہے کہ آدمی کے قدموں کے نیچ ایک زمین ہو۔ اس زمین کے اندر قوت کشش ہو، اور پھر انسان کے او پر ہوا کا دباؤ ہو، وغیرہ۔ یہ چیزیں خارجی انفر اسٹر کچر کی حیثیت رکھتی ہیں، اور اس خارجی انفر اسٹر کچر کے بغیر چلنے کاعمل ممکن نہیں، نہ کسی عورت کے لئے اور نہ کسی مرد کے لئے۔ یہی معاملہ دوسری ان تمام چیزوں کا ہے جن کے درمیان انسان اپناعمل کرتا ہے۔ اسی طرح انسان سانس لیتا ہے۔ سانس لینا یا نہ لینا انسان کے اپنے اختیار کی بات ہے۔ لیکن درست طور پر سانس لینے کے لیے ضروری ہے کہ باہر کی دنیا میں آکسیجن کی سپلائی کا نظام موجود ہو۔

آئسیجن کی مسلسل سپلائی کے بغیر کوئی آدمی سانس نہیں لے سکتا۔ جب کہ سانس کے بغیر انسان کے لئے اس دنیا میں زندہ رہناممکن نہیں۔

یہ صورتِ حال بتاتی ہے کہ موجودہ دنیا میں انسان دوطرفہ تقاضوں کے درمیان ہے۔ایک اعتبار سے وہ آزاد ہے، اور دوسرے اعتبار سے وہ مجبور ہے۔اپنے ارادے کے استعال کے اعتبار سے وہ پوری طرح آزاد ہے۔لیکن اس اعتبار سے وہ مجبور ہے کہ اپنے ارادے کا آزادا نہ استعال وہ خالق کے مقرر کیے ہوئے انفر اسٹر کچر کے بغیر نہیں کر سکتا۔ جبر واختیار کی اس درمیانی صورتِ حال کو علم العقائد میں وَسَطِیّہ کہا جاتا ہے۔ یہی وسطیہ کا نظر بیاس معاملے میں صحیح نظر ہیے۔ آدمی اگر صرف پہلی چیز کو یا در کھے تو اس کے اندر بے کملی پیدا ہوگی۔اورا گروہ صرف دوسری چیز کو یا در کھے تو اس کے اندرغیر حقیقت پسندا نہ اعتماد پیدا ہوگا۔ متوازن شخصیت کی تعمیر کے لیے ضروری ہے کہ آدمی کی نگاہ دونوں حقیقتوں کے او پر یکسال طور پر رہے۔

82

عبداللہ بن مسعود رض اللہ عنہ کہتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ہم سے فرمایا۔۔۔ اور آپ صادق ومصدوق ہیں۔۔۔ تم میں سے ہرایک کا وجود اس کی مال کے پیٹ میں چالیس دن تک الرسالہ، ستمبر -اکتوبر 2023 نطفہ کی صورت میں رہتا ہے ۔ پھر وہ اتنے ہی دنوں تک علقہ کی صورت میں رہتا ہے ۔ پھر وہ اتنے ہی دنوں تک گوشت کے طلا ہے کی صورت میں رہتا ہے، پھر اللدایک فرشتہ کو چار باتوں کے ساتھ بھیجتا ہے ۔ پھر وہ لکھتا ہے اس کا کام اور اس کی موت اور اس کا رزق اور یہ کہ وہ شقی ہے یا سعید ۔ پھر اس کے اندر روح بچونکی جاتی ہے ۔ پس اس ذات کی قسم جس کے سوا کوئی معبود نہیں تم میں سے ایک شخص اہل جنت والاکام کرتا رہتا ہے ۔ یہاں تک کہ اس کے اور جنت کے در میان صرف ایک ہا تھ اصلہ رہ جاتا ہے ۔ پھر تقد یرکا لکھا ہوا اس پر غالب آجا تا ہے ۔ پھر وہ اہل دوز خ کا کام کرتا ہے ۔ اور وہ دوز خ میں جا گرتا ہے ۔ اسی طرح تم میں کا ایک شخص دوز خیوں کا عمل کرتا رہتا ہے ۔ یہاں تک کہ اس کے اور دوز خ کی کا کھا ہوا اس پر غالب آجا تا ہے ۔ پھر وہ اہل دوز خ کا کام کرتا ہے ۔ اور اس کے اور دوز خ کے در میان صرف ایک ہا تھ کا فاصلہ باقی رہتا ہے ۔ پھر تقد یر کا لکھا ہوا اس پر غالب آجا تا ہے ۔ اور وہ اہل جنت کا عمل کرتا ہے بھر وہ جنت میں داخل ہوجا تا ہے ۔ پھر تقد یر کا لکھا ہوا اس پر اس کے اور دوز خ کے در میان صرف ایک ہا تھ کا فاصلہ باقی رہتا ہے ۔ پھر تقد یر کا لکھا ہوا اس پر اس کے اور دوز خ کی میں عار ہوتا ہے دیم کا ایک شخص دوز خیوں کا عمل کرتا ہے ۔ یہاں تک کہ اس کے اور دوز خ کی در میان صرف ایک ہو تھ کا فاصلہ باقی رہتا ہے ۔ پھر تقد یر کا لکھا ہوا اس پر

اس حدیث میں ایک مثال کی صورت میں فطرت کے ایک قانون کو بتایا گیا ہے۔اوروہ یہ کہ آدمی کے انجام کا دار ومدار اس کے آخری عمل پر ہے۔ آدمی کو چاہیے کہ اگر اس کو نیک عمل کی توفیق مل رہی ہے تو وہ اس پر گھمنڈ کی نفسیات میں مبتلا نہ ہو عین ممکن ہے کہ بعد کو پیش آنے والی کسی آ زمائش میں وہ پورا نہ اترے اور اس کی زندگی کا رخ بدل جائے۔ اسی طرح اگر کوئی شخص برائی میں مبتلا ہوتو لوگوں کو اس سے نفرت نہیں کرنا چاہیے۔ کیا معلوم اس پر کوئی ایسا تجربہ گزرے جو اس کی اصلاح کردے اور اس کی زندگی کا رخ برائی ہے نیکی کی طرف مڑجائے۔

83

سہل بن سعدرضی اللّہ عنہ کہتے ہیں کہ رسول اللّہ صلّی اللّہ علیہ وسلّم نے فرمایا: ایک بندہ اہل دوزخ کاعمل کرتا ہے۔ حالانکہ وہ اہلِ جنت میں سے ہوتا ہے۔اور ایک بندہ اہل جنت کاعمل کرتا ہے۔ حالانکہ وہ اہلِ دوزخ میں سے ہوتا ہے۔اور اعمال کا اعتبار آخری عمل پر ہے ( متفق علیہ: صحیح البخاری، حدیث نمبر 6607، صحیح مسلم، حدیث نمبر 112)۔

اس حدیث کا مطلب یہ ہے کہ آدمی کے انجام کا فیصلہ خصوصی امتحان کے وقت ہوتا ہے۔ یہ روایت کنڈیشننگ ( conditioning ) کے اصول سے اور بھی واضح ہوجاتی ہے۔جیسا کہ ایک

ہے۔ امتحان کے وقت یہ کھوٹ سامنے آجا تاہے۔ اور وہ اس کو بر نے انجام کا مستحق بنادیتا ہے۔ اس طرح ایک آدمی بظاہر براعمل کرتا ہے مگر اس کے دل کے اندر سچائی کی تلاش کا جذبہ موجود ہوتا ہے، بھر کوئی واقعہ پیش آتا ہے اس کے بعد یہ چنگاری بھڑک اٹھتی ہے اور اس کی زندگی برائی سے ہٹ کر نیکی کے رخ پر چلنے گتی ہے۔ اس طرح ایک بظاہر براشخص متلاشی حق ہونے کی بنا پر آخر میں جنتی بن جاتا ہے۔ اور اس کے برعکس ایک بظاہر اچھا شخص اپنی کنڈیشننگ کی وجہ سے ابد کی طور پر ناکا م

عائشہ رضی اللہ عنہا کہتی ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو ایک انصاری بچہ کے جنازہ میں بلایا گیا۔ میں نے کہا: اے خدا کے رسول، اسے خوش خبری ہو کہ وہ جنت کی چڑیوں میں سے ایک چڑیا ہے جس نے بذتو گناہ کیا اور نہ گناہ کا وقت پایا۔ آپ نے کہا: اے عائشہ، اس کے سوابھی ہو سکتا ہے۔ اللہ نے پچھ جنت والے پیدا کیے جنھیں ان کے باپ کی پیچھوں میں جنت کے لیے بنایا۔ پچھ آگ والے 22 پیدا کیے خطیں ان کے باپ کی پیٹھوں میں دوزخ کے لیے بنایا (صحیح مسلم، حدیث نمبر 2662)۔ اس حدیث میں غالباً اس بات پر زور دیا گیا ہے کہ جنت میں داخلہ کا تعلق عمر سے یا کسی اور نسبت سے نہیں ہے۔ جنت ایک لیے حدقیمتی جگہ ہے۔ قرآن کے مطابق ، جنت وہ جگہ ہے جہاں تاریخ انسانی کی رتبانی شخصیات سچائی کی دنیا میں ابدی جگہ پائیں گے (54:55)۔ جنت خدا کے پڑوس (11:66) میں رہنے کا نام ہے۔ اس میں داخلہ کا استحقاق کسی کو صرف اللہ رب العالمین کی رحمت سے ملے گا۔ کوئی اور چیز آدمی کے لیے جنت کی قیمت نہیں بن سکتی۔

85

على ابن ابى طالب رضى اللدعنة كہتے ہيں كەرسول اللد صلى اللد عليه وسلم فے فرمايا جتم ميں سے ہر شخص كالحصكانا لكھا جاچكا ہے، يا جہنم ميں يا جنت ميں لوگوں نے كہا كە اے خدا كے رسول، كيا ہم اپنے لكھے ہوئے پر بھر وسه كرليں اورعمل كرنا چھوڑ ديں ۔ آپ فے فرمايا كەتم لوگ عمل كرتے رہو۔ ہر شخص كے ليے اُسى كوآسان كيا جائے گا جس طرف وہ بڑ ھے گا۔ چنا نچہ جو شخص حق كا متلاشى ہواس كو حق كے راستد كى تو فيق دى جاتى ہے ۔ اور جو آدمى اہل شقاوت ميں ہے ہوتو اس كے ليے ضلالت كا راستہ آسان ہوجا تا ہے ۔ اس كے بعد آپ نے قرآن كى سورہ الليل سے يہ آيتيں ( 10-5 ) مانا \_ تو اس كو ہم آسان راستہ كے ليے سہولت ديں گے ۔ اور جس نے خرابان كيا وار با اور عمل كر في جملال خوں ہے مانا \_ تو اس كو ہم آسان راستہ كے ليے سہولت ديں گے ۔ اور جس نے بخل كيا اور اس نے بھرائى كو پچ

'' آسان راستہ'' یعنی فطری راستہ یا جنت کا راستہ۔ '' مشکل راستہ'' یعنی ابدی ناکامی کا راستہ۔ قرآن کی سورہ اللیل کی مذکورہ آیتوں کی روشٰی میں اس حدیث کی تشریح کی جائے تو اس کا مطلب یہ ہوگا کہ جنت یا جہنم کسی کو اتفاقی ا سباب سے نہیں ملتی۔جس آدمی کے اندر سعادت کی چنگاری ہو، یعنی جوسچائی کا متلاشی ہو، اس کو اللہ تعالی قبولیت دے کراس کے لیے جنت کا راستہ آسان کردیتا ہے۔ اورجس کے اندر شقاوت کا مرض ہو اس کو الیے راستے کی طرف ڈھیل دے دی جاتی ہے جو جہنم کی طرف جانے والا ہو۔

الرساله، شتمبر - اكتوبر 2023

## ڈائری1986

5 مارچ 1986 آج کل میرے یہاں دہلی کے دوانگریزی اخبار روزانہ آتے ہیں۔ایک ہندوستان ٹائمس اور دوسرا ٹائمس آف انڈیا۔ٹائمس آف انڈیا میں صفحہ 8 پر ہر روز کسی کا قول نقل کیا جاتا ہے۔اس کی اشاعت (4مارچ 1986) میں ولیم لا( Law Law) کا یہ قول نقل کیا گیا تھا– برائی کا آغاز ہمیشہ گھمنڈ سے ہوتا ہے اوراس کا خاتمہ ہمیشہ تواضع سے:

Evil can have no beginning, but from pride, nor any end but from humility.

اس کو پڑھتے ہوئے مجھے خیال آیا کہ اسلام (بالفاظ دیگرسچا مذہب) آفاقی صداقتوں کا پی آسمانی زبان میں اظہار ہے۔جوآدمی ایک کوجانتا ہواس کے لیے دوسر کا سمجھنا آسان ہوجائے گا۔ مثلاً ولیم لانے اپنے مذکورہ مقولہ میں جوبات نفسیات کی زبان میں کہی ہے وہی حدیث میں مذہبی زبان میں اس طرح بیان کی گئی ہے: لَا یَدُ خُلُ الْجَنَّةَ مَنْ کَانَ فِي قَلْبِهِ مِنْقَالُ حَبَّةٍ مِنْ خَرُ دَلٍ مِنْ کے برابر بھی تکبر ہو۔

یدایک حقیقت ہے کہ فخر وغر ورسب سے بڑی برائی ہے اور انکساری اور تواضع سب سے بڑی نیکی۔اسی سےتمام دوسری چیزیں پیدا ہوتی ہیں۔ دنیا کی ترقی اور آخرت کی نجات دونوں کا انحصار اسی پر ہے۔ یہاں میں اضافہ کروں گا کہ غروریا تواضع کا صحیح پتہ عام حالات میں نہیں چلتا۔ اس کا صحیح پتہ اس وقت چلتا ہے جب کہ آدمی کے ساتھ غیر معمولی حالات پیش آئیں۔ جب آدمی کی انا پر چوٹ پڑے اس وقت معلوم ہوتا ہے کہ وہ متکبر تھا یانہیں۔ اور جب ت کی خاطر دوسرے کے آگے جھکنے کی ضرورت پیش آئے اس وقت اندازہ ہوگا کہ آدمی متواضع تھا یاوہ تواضع کا جھوٹالبادہ اوڑ سے ہوئے تھا۔

6مارچ1986

میریلڑ کی فریدہ خانم آج جامعہ ملیہ اسلامیہ کی لائبریری میں گئی تھی۔واپس آ کراس نے بتایا ب

الرساله، شتمبر - اكتوبر 2023

کہ میں لائبریری کے ریڈنگ روم میں بیٹھ کر کچھ پڑھر ہی تھی ،مگر پڑھنا مشکل ہو گیا۔ میں پڑھتی جاتی تھی مگر ایسا معلوم ہوتا تھا جیسے کچھ تجھ میں نہیں آر ہاہے۔اس کی وجہ یتھی کہ قریب کی میز پر ایک لڑ کی چندلڑ کول کے ساتھ پٹھی ہوئی تھی۔وہ لوگ بلندآواز سے باتیں کررہے تھے۔خاص طور پرلڑ کی کا بیحال تھا کہ مسلسل زورز در سے بول رہی تھی اور قبقہے لگا رہی تھی۔اس کی وجہ سے ریڈ نگ روم میں سکون کا ماحول بالکل ختم ہو گیا تھا۔

یہ واقعہ میں کر مجھے وہ بات یاد آئی جوایک سیاح نے لکھی ہے۔ اس نے لکھا ہے کہ میں امریکا کمیا۔ وہاں ایک لائبریری میں بھی گیا اور اس کے ریڈنگ روم میں پچھ دیر بیٹھا۔ وہاں ریڈنگ روم میں نو جوان لڑ کیاں آتی جاتی تھیں، مگر وہ حد درجہ محتاط تھیں۔ وہ چلنے میں اس کا بھی لحاظ کرتی تھیں کہ ان کے کپڑوں کی سرسرا ہٹ سے خلل نہ ہو۔ اسی طرح جولڑ کے اورلڑ کیاں میزوں پر جھکے ہوئے مطالعہ کر رہے تھے وہ مطلق کوئی گفتگونہیں کرتے تھے۔ حتی کہ جب انہیں اپنی زیر مطالعہ کتاب کاورق الڈنا ہوتا محتا تو اس کو بھی نہایت آ ہستگی سے الٹتے تھے تا کہ کا غذ کی کھڑ کھڑ اہرٹ نہ پیدا ہو۔ ریڈ نگ روم کا ہر شخص حد در جہ اس کا خیال کر رہا تھا کہ اس کا کوئی فعل دوسر اوگوں کے لیے خلل اندازی کا باعث نہ ہو۔ کتنا فرق ہے ایک انسان میں اور دوسر سے انسان میں۔ کہ معاشر میں اور دوسر ے معاشرہ میں۔

#### 7مارچ1986

قرآن مجید میں ہے نوائو کُنْتُ اَعْلَمُ الْعَیْبَ لَاسْتَکْتَرْتُ مِنَ الْحَدَّر ( 188؟ ) ۔ اور اگر میں عیب کوجانتا تو میں بہت سے فائد سے اپنے لیے حاصل کرلیتا۔ بیہ بہت بامعنی الفاظ ہیں۔ یہ ایک حقیقت ہے کہ اس دنیا کے فوائد کا بہت گہر اتعلق عیب سے ہے۔ اکثر ناپسندیدہ حالات صرف اس لیے پیش آتے ہیں کہ آدمی پیشگی طور پر ان کا اندازہ نہ کر سکا تھا۔ بعض اوقات آدمی غیر متوقع طور پر انتہائی شدید حالات میں گھر جاتا ہے۔ وہ اس سے اتنا زیادہ پر بیثان ہوتا ہے کہ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ وہ حوصلہ کھود ہے گا۔ مگر تجربہ بتا تا ہے کہ ناخوش گوار صورت آدمی پرجب کوئی افتاد پیش آتی ہےتو پریشانی میں وہ مجھ لیتا ہے کہ وہ ایک بھیا نک مستقبل کی طرف بڑھ رہا ہے حتی کہ بعض لوگ آنے والے قیاسی خطرات سے طمبرا کرخود کشی کر لیتے ہیں یا کم از کم اپنی صحت برباد کر لیتے ہیں۔ مگر میر اتجربہ یہ ہے کہ اس طرح کے مواقع پر عموماً ایسا ہوتا ہے کہ مستقبل اس سے کم خطر ناک نکلتا ہے جیسا کہ آدمی نے متا ثر ذہن کے تحت اس کو سمجھ لیا تھا۔ جب کہ محض اوقات ایسا بھی ہوتا ہے کہ مشکل میں ایک آسانی نکل آتی ہے۔ کھوناا پنے انحبام کے اعتبار سے پانابن جا تا ہے۔ 8 مار پر 1986

آج میری کتاب 'پیغمبرانقلاب'' کاانگریزی ترجمه پہلی بار چھپ کرآیا۔ اس کانام ہے:

Mohammad: The Prophet of Revolution (Presently available as The Life of Muhammad)

میں نے اس کو دیکھا تواللہ کا شکرادا کیا۔ بیا یک حقیقت ہے کہ بیصرف اللہ کافضل خاص ہے کہاسلامی مرکز کا کام اس طرح چل رہا ہےاور آگے بڑھر ہا ہے۔ور نہ میرےاپنے بس میں تو کچھ بھی نہتھا۔

غالباً 1970ء کی بات ہے۔ مجھے یہ خیال آیا کہ میں اپنی بعض کتابوں کا انگریزی ترجمہ شائع کروں۔ اس سلسلے میں مختلف مترجمین سے رابطہ کیا۔ مگر کوئی مجھے پیند نہ آسکا۔ آخر کار معلوم ہوا کہ اردو سے انگریزی زبان میں ترجمہ کرنے کے لیے سب سے بہتر شخص ڈاکٹر آصف قدوائی ہیں۔ وہ مولانا علی میاں اور دوسر ے حضرات کی دینی کتابوں کا ترجمہ کرر ہے تھے۔ اس طرح اس میدان کا خصوصی تجربہ رکھتے تھے۔ میں نے ان کو خط لکھا۔ ان کا چند سطور کا جواب آیا جس کا خلاصہ یہتھا کہ میرے پاس ترجمے کے لیے اتنے کام جمع ہیں کہ اگر میں مزید 15 سال زندہ رہوں تو صرف موجودہ کتابوں کے

بظاہرایسامحسوس ہوا کہ مجھے یہ خوش قشمتی کبھی حاصل نہ ہوگی کہ میری کوئی کتاب انگریزی میں عمدہ زبان میں شائع ہو گراس کے بعد حالات میں تبدیلی ہوئی اور اللہ تعالی نے انگریزی کے لیے ایسے اعلیٰ انتظامات فراہم کردیے کہ یقین کے ساتھ یہ کہا جا سکتا ہے کہ پیغمبر انقلاب جیسی عمدہ انگریزی 26

### زبان میں ترجمہ ہو کرچیچی ہے ویسی عمدہ انگریزی زبان میں ابھی تک کسی بھی اسلامی ادارے کی کوئی کتاب شائع نہ ہوئکی۔الحمدللڈعلی ذالک۔

9مارچ1986

شروع کروائے۔اس کے بعدوہ بڑھتے ہی رہے۔انگریزی حکومت 1947ء میں ختم ہوگئی ،گر ہندو شروع کروائے۔اس کے بعدوہ بڑھتے ہی رہے۔انگریزی حکومت 1947ء میں ختم ہوگئی ،گر ہندو مسلم جھگڑے آج بھی ختم ہوتے ہوئے نظرنہیں آرہے ہیں۔شاید ہمالیہ کی سرزیین فرقہ وارا نہ جھگڑوں کے لیے بہت زرخیز ہے۔

10مارچ1986

تقریباً روزانہ میری نیند فجر سے پہلے کھل جاتی ہے۔ ابھی میں بستر ہی پر ہوتا ہوں کہ دل سے دعا کے کلمات نکلنے لگتے ہیں، اوریہ بالکل بے ساننتہ طور پر ہوتا ہے۔ یہ گویا قرآن کے الفاظ' وَعَلی الرسالہ، ستمبر- اکتوبر 2023 جُنُوْ<sub>عَلْ</sub>مُ ''( 3:191 ) کاایک تجربہ ہوتا ہے،اور یہ روزانہ مجھ پر گزرتا ہے۔یعنی،اوروہ اپنے پہلوؤں پر لیٹے ہوئے اللہ کویاد کرتے ہیں۔

آج فجر سے پہلے نیندکھلی۔ میں ابھی بستر پر لیٹا ہوا تھا۔ کمرہ میں، میں بالکل تنہا تھااور کمرہ میں اندھیرا تھا۔ مگردل سے مسلسل دعائیں نکلنے لگیں، بالکل ویسے ہی جیسے سی مادہ سے اس کی فطری خاصیت اپنے آپ ظاہر ہو۔ خدایا جھے بخش دے، خدایا مجھ پر رحم فرما، خدایا تو دنیا وآخرت میں میں امدد گار ہوجا۔

میں ان دعاؤں میں مشغول تھا کہ اچا نک مجھے خیال آیا کہ دعا کا ئنات کا ایک انو کھا مظہر ہے۔ جس طرح مادہ سے ایک خاصیت کا ظاہر ہونا، اس مادہ کے اندرا یک متعین خاصیت کی موجودگی کا شبوت ہوتا ہے، اسی طرح انسان کے اندر دعا کا نکلنا خدا کی موجودگی کاقطعی اور یقینی شبوت ہے۔

دعا کیا ہے؟ دعاایک ہستی کودیکھے بغیر پکارنا ہے۔ایک ہستی جوآس پاس کہیں نظریذ آر ہی ہو،اس سے اس طرح ہم کلام ہونا جیسے کہ وہ ہمارے بالکل قریب موجود ہے۔اس طرح انسان کسی اور کونہیں پکارتا۔ نداپنے دوستوں کو، نہ کسی حکم ال کو، نہ سورج اور چاند کو کسی کی غیر موجود گی میں اس کو پکارنا اور اس سے ہم کلام ہونا خاص الخاص صرف خدا کے لیے ہوتا ہے جتی کہ مشرک اور ملحد بھی نازک وقتوں میں اپنی مزعومہ ہستیوں کونہیں پکارتے ۔ایسے موقع پر ان کے دل سے بھی جب پکارتک تی ہے تو خدا ہی کے لیے کلتی ہے۔

یہاس بات کانفسیاتی شبوت ہے کہ یہاں ایک عظیم <sup>مہ</sup>ستی ہے جوسنتی اور جانتی ہے اور <sup>ج</sup>س کو *ہر* قسم کااختیار حاصل ہے۔

### 11مارچ1986

علی گڑ ہے ایک نوجوان آئے۔وہ مسلم یونیور سٹی میں انجینئر نگ کے فائنل ایئر میں ہیں۔ گفتگو کے دوران میں نے کہا کہ علی گڑ ھ کے مسلمان طلباا پنی تحریک ہمیشہ اسلام کے نام پر چپلاتے ہیں۔حالاں کہ اسلام سے اس کا کوئی تعلق نہیں ہوتا۔انہوں نے علی گڑ ھ کے مسلم طلبا کی حمایت کی اور کہا کہ آپ کی بیہ بات درست نہیں۔ہمارے یہاں کے طلبا میں زبر دست اسلامی جذبہ ہے۔اس ملک میں وہ اسلامی زندگی کا نشان میں ، وغیرہ وغیرہ ۔

میں نے کہا کہ علی گڑ ھے کے مسلم طلبااسلام کا نام تو ضرور لیتے ہیں مگران کی سر گرمیوں کا اسلام سے کوئی تعلق نہیں۔انہوں نے کہا کہ اس کی مثال دیجے۔میں نے کہا کہ ہاں میں آپ کو ایک متعین مثال دیتا ہوں۔

اس کے بعد میں نے کہا کہ پروفیسر عرفان حبیب (پیدائش 1931ء) کے مسئلے کو لیجے ۔ جن کے خلاف مسلم لڑکول نے اتنے ہنگا ہے کیے کہ یونیور سٹی بند کر دینی پڑی ۔ اس کی تفصیل یہ ہے کہ اخبار انڈین اکسپریس ( 3 جنوری ، 1981) میں پروفیسر عرفان حبیب کا ایک انٹر ویو چھپا۔ اس انٹر ویو پر علی گڑھ کے مسلم طلبا کو سخت اعتراض ہوا۔ میں پور ے اعتماد کے ساتھ یہ کہتا ہوں کہ اس انٹر ویو میں خالص حقیقت کے اعتبار سے کوئی قابل اعتراض بات نہ تھی۔ تاہم اس سے قطع نظر اس انٹر ویو کے خلاف مسلم طلبا نے جو کچھ کیا وہ سر اسر اسلامی تعلیمات کے خلاف تھا۔ مثلاً مسلم طلبا نے پروفیسر عرفان حبیب پر اسٹک سے تملہ کیا۔ اگر چہا تفاقی طور پر وہ پچ گئے۔

اب میں آپ کو یا درلانا چا ہتا ہوں کہ قرآن میں یہ تعلیم دی گئی ہے کہ اگرتم بدلہ لینا چا ہوتو اس کے مثل بدلہ ہو جو تمہارے ساتھ کیا گیا ہے۔اس قرآنی حکم کے مطابق اسلامی طریقہ یہ تھا کہ آپ پروفیسر عرفان صبیب کے مضمون کے جواب میں خود بھی ایک مضمون شائع کر دیتے۔مگرقکم کا جواب ڈیڈے سے دینا اس قرآنی حکم کے سراسر خلاف ہے۔ پھر ایس تحریک کو آپ کس طرح اسلامی تحریک کہہ سکتے ہیں۔اس کے جواب میں وہ خاموش ہو گئے۔

12مارچ1986

اخبار ٹائمس آف انڈیا کا ایک سپلیمنٹ Woman کے نام سے نکلا۔ یہ 8 مارچ 1986 کے اخبار کے ساتھ مجھے ملاتھا۔ مگرفوراً میں اس کو نہ پڑھ سکا تھا۔ اب آج اس کودیکھا۔ اس میں ایک طویل مضمون مدھو کشور (پیدائش 1951ء) کا ہے۔ یہ ایک ہندوخا تون میں جومنوشی ( Manushi ) نامی فیمینزم میگزین کی ایڈیٹر میں ۔ اس مضمون کاعنوان ہے:

Another Look at the Shah Bano Controversy

الرساله، شتمبر - اكتوبر 2023

محتر مد مدھو کشور کے بارے میں معلوم ہوا کہ وہ کافی آزاد خیال ہیں یحتی کہ جناب تو قیر صاحب کے بیان کے مطابق وہ میرج کے انسٹی ٹیوشن میں یقین نہیں رکھتیں۔ان کے اس مضمون میں جو بات سب سے زیادہ ابھری ہوئی ہے وہ ان کے الفاظ میں عورت پر مرد کے تسلط کے خلاف احتجاج ہے۔اس مضمون میں گو یاانہوں نے مرد کے خلاف اپنا بخار نکالا ہے۔ان کا ایک جملہ سے ہے:

Through centuries, most men have used religion to legitimise their unjust domination of women in most parts of the world.

غور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ اس معاملہ میں ہر گروہ ایک ہی مقام پر ہے ۔مدھو کشور شاہ بانو کے معاملہ کو آٹر بنا کر مرد کے خلاف اپنا بخار ڈکال رہی ہیں۔ ہندوعناصر اس معاملہ کو لے کر مسلمانوں کے خلاف اپنا بخار ڈکال رہے ہیں اور مسلم پر سنل لاکا تحفظ کرنے والے لوگ شاہ بانو کیس کو ہم انہ بنا کر ہندوؤں کے خلاف اپنا بخار ڈکال رہے ہیں۔

ہر آدمی اپنے دل کا بخار نکالنے میں مصروف ہے۔فرق صرف یہ ہے کہ کوئی شخص ایک کے خلاف اپنا بخار نکال رہا ہے اور کوئی شخص دوسرے کےخلاف۔

### 13مارچ1986

احمداللد بختیاری ( رائچوٹی ) ایک نوجوان ہیں۔وہ آج ملنے کے لیے آئے۔وہ ریاض (سعودی عرب) کی جامعہ الامام سے فارغ ہیں۔وہاں انہوں نے سات سال رہ کرعر بی ادب کی پیمیل کی ہے۔انہوں نے بتایا کہ وہاں ان کے ایک استاد ڈاکٹر محمد علی الہاشی تھے جو کہ ڈاکٹر طلاحسین کے شاگر دہیں۔ڈاکٹر محمد علی الہاشی نے ادیب کی تعریف ان الفاظ میں کی: الادیب ما یلعب بالالفاظ ( ادیب وہ ہے جو الفاظ کے ساتھ کھیلے)۔اس کو الفاظ پر اتنا قابو ہو کہ جس لفظ کو جہاں چاہے رکھے اور جہاں سے چاہے ہٹائے۔

میں نے کہا کہادب کی یہ تعریف ادب کے قدیم تصور پر مبنی ہے۔ادب کا ایک تصور وہ ہے جس کی نما ئندگی مقامات حریر ی جیسی کتابیں کرتی ہیں۔ان میں سارا زور الفاظ پر ہوتا ہے۔اس کے مطابق ادب کا کمال یہ ہے کہ وہ سچھ اور مقفیٰ عبارت لکھ سکے۔ پہلا جملہ جس لفظ پر ختم ہوا ہے دوسرے 30 جملے کے خاتمے کے لیے بھی اس کو ویسا ہی لفظ مل جائے ۔ مثلاً قدیم عرب کے مشہور مقرر قس بن ساعدہ ایادی کی تقریر کا ایک جملہ یہ ہے : طَحَنَهُ مُ النَّرَى بِكَلُكَلِهِ، وَمَزَّقَهُمْ بِتَطَاوُلِهِ ( ولائل النبوة للیہ تقی ، جلد 2، صفحہ 109) ۔

قدیم زمانہ میں شاعری کا زور تھا۔اس لیے قدیم زمانہ میں الفاظ کی موزونیت باعتبار آ ہمنگ پر زور دیا جا تا تھا۔موجودہ زمانے میں سائنس کا زور ہے۔اس لیے اب الفاظ کی موزونیت باعتبار معنی پرزور دیا جا تا ہے ۔قدیم تصور کے مطابق ذخیرہ الفاظ کی زیادہ اہمیت تھی ،مگر اب ادراک معنیٰ کی زیادہ اہمیت ہے۔قدیم تصور ادب کے مطابق آدمی کے پاس الفاظ کا ڈھیر جتنا زیادہ ہوا تنا ہی زیادہ وہ موزوں جملے بنا سکتا تھا۔مگر جدید تصور ادب کے مطابق جس شخص کا ادراک جنتا زیادہ ہوا تنا ہی زیادہ وہ ہی زیادہ موزوں الفاظ ( appropriate words ) اس کی زبان وقلم سے ظاہر ہوں گے۔

میں تذکیرالقرآن ( سورہ العنکبوت ) کے کتابت شدہ صفحات برائے صحیح دیکھر ہا تھا۔ درمیان میں اس کے ایک صفحہ کی نقل لینے کی ضرورت پیش آئی۔ ہمارے دفتر میں فوٹو کاپی مشین ہے۔ میں نے انٹر کام ( intercom ) پر نیچ بتایا۔ نیچ کے دفتر سے ایک آدمی آیا۔ اس کو میں نے مذکورہ صفحہ دیا۔ وہ صفحہ کولے گیااوراسی وقت اصل اور کاپی لاکر مجھے دے دی۔

مذکورہ صفحہ کی نقل ایک منٹ بعد میرے سامنے موجودتھی۔عین وہی صفحہ بالکل صاف اور صحیح شکل میں چھپا ہوا تھا۔ اس کودیکھ کر مجھ پر عجیب تاثر ہوا۔ میں نے کہا— قدیم زمانہ میں کسی صفحہ کی ایسی ایک نقل حاصل کرنا کس قدر دشوار اور کنتا دیر طلب کا م تھا۔ آج بیرحال ہے کہ آدمی اس کوایک منٹ میں حاصل کرلیتا ہے۔ بیر بلا شبہ خدا کا معجزہ ہے۔ان واقعات کی موجود گی میں جولوگ معجزہ طلب کریں وہ اند صے ہیں۔ اگروہ بینا ہوتت ویقیناً نہیں واقعات میں وہ معجزہ خداوندی کو کیو

بچر میں نے سوچا کہ نزول قرآن سے پہلے خدا کی طرف سے برابر معجزے آتے رہے۔ مگر نزول قرآن کے بعد معجزات کی آمد بند ہوگئی۔اس کی وجہ غالباً نزول قرآن کے بعد دور سائنس کا آنا اوراس کے ذریعے قدرت کے لیے شمارعجا ئیات ظہور میں آنا ہے۔قرآن کے بعد سائنس کا زمانہ آرہا تھا،اس لیےاللہ تعالی نے قرآن کے بعد معجزات کو بھیجنا بند کردیا۔

15 مارچ 1986

جماعت اسلامی کے دوصاحبان ملنے کے لیے آئے ۔گفتگو کے دوران میں نے کہا کہ مولانا ابوالاعلی مودودی نے تقسیم ہند کے وقت مدراس میں ایک تقریر کی تھی ،جس میں انہوں نے ہندستان میں تحریک اسلامی کالائحہ عمل بتایا تھا۔ اس میں انہوں نے کہا تھا کہ آزاد ہندستان میں سب سے پہلا کام یہ ہوگا کہ ہندوؤں اور مسلمانوں کے درمیان قومی کشکش کوختم کیا جائے ، اس کے بغیر ہندستان میں اسلامی دعوت کا کامنہیں کیا جا سکتا۔

میں نے کہا کہ یہ ایک نہایت اہم اور بنیا دی بات تھی مگر جماعت اسلامی ہنداس پر نہ چل سکی۔ جماعت اسلامی ہندا گرچہ اسلامی دعوت کا نام لیتی ہے،مگر اس کے ساتھ وہ مسلمانوں کی ان نام نہا دملّی سرگرمیوں میں بھی شریک ہے جو ہندوؤں اور مسلمانوں کے درمیان قومی تشکش پیدا کرنے والے ہیں \_مولانا مودودی کی رہنمائی اگرچہ بذات خود صحیحتقی،مگر وہ پوری بات نہ کہہ سکے ۔معاملہ کے نصف تک ان کی نظر پہنچی،مگر معاملہ کا دوسرانصف ان کی نگا ہوں سے اوجھل رہ گیا۔

ہندوستان میں قومی شمکش کاختم ہونابلا شبدانتہائی ضروری ہے۔ مگر سوال یہ ہے کہ اس کو کون ختم کرے۔ ہمارے تمام مسلم قائدین قومی شمکش کے خاتمہ کا نام لیتے ہیں، مگر وہ چاہتے ہیں کہ دونوں قومیں اس کو ختم کریں، اور یہ یقینی طور پر ناممکن ہے۔ اس طرح کی چیزیں جب بھی ختم ہوتی ہیں، یک طرفہ طور پر ختم ہوتی ہیں۔ مسلمان اگر یک طرفہ طور پر اپنے تمام جھکڑ نے ختم کر دیں توقو می شمکش بھی ختم ہوجائے گ اور اسلامی دعوت کے لیے موافق ماحول پیدا ہوجائے گا کیکن اگر مسلمان یک طرفہ طور پر اس کھکش کو ختم نہ کریں تو دہ کبھی ختم ہونے والی نہیں۔ اور نہ یہ مکن ہے کہ اس ملک میں کبھی اسلامی دعوت کے لیے دسیع موافق میدان پیدا ہو۔

17 مارچ 1986

پروفیسر کارل سگن (Carl Sagan, b. 1934) ایک متازام یکی فلکیات داں ہیں۔وہ اس وقت نیویارک کی کارنیل یونیور سٹی میں خلائی مطالعہ کے استاد ہیں۔کارل سگن کا ایک مضمون 12 ہر-اکتوبر 2023 ہندوستان ٹائمس15 مارچ1986 میں شائع ہوا ہے،جس کاعنوان ہے:

Are there other planetary systems?

اس مضمون میں انہوں نے دکھایا ہے کہ کا ئنات کی ساری وسعتوں کے باوجود ابھی تک اس میں ہمار ہے شمسی نظام کے سواکسی اور شمسی نظام کا پتہ نہیں چل سکا ہے نے بردست زمینی اور خلائی مشاہدات کے باجود ابھی تک سائنس داں یقین کے ساتھ نہیں کہہ سکتے کہ ہماری زمین جیسا کوئی کرہ یا شمسی نظام جیسا کوئی نظام وسیع کا ئنات میں موجود ہے بھی یانہیں نے میں جیسا سیارہ ( Earth like Planet ) ہماری کا ئنات کا انتہائی نادروا قعہ ہے ۔وہ لکھتے ہیں:

If other planetary systems are absent, we might have to reconcile ourself to a long cosmic loneliness.

اگر دوسرے سیاراتی نظام موجود نہیں ہیں تو ہمیں ایک طویل کا ئناتی تنہائی پر راضی ہو جانا چاہیے-زمین یاسیاراتی نظام کا کا ئنات میں ایک مستثنی واقعہ ہوناواضح طور پر ارتفائی پیدائش کی تردید ہے ۔ کوئی استثنائی واقعہ شعوری تخلیق کا نتیجہ ہوتا ہے، نہ کہ اند ھے ارتفائی عمل کا نتیجہ۔اندھا ارتفائی عمل لاز ماً یکسانیت چاہتا ہے ۔اند ھے ارتفائی عمل میں اس طرح کا بامعنیٰ استثناء ہر گزمکن نہیں جیسا بامعنی استثناء ہماری زمین ہے ۔

### 18مارچ1986

مولانا محدر فیق کانپوری ایم اے، ایل ایل بی، ملنے کے لیے آئے۔وہ آج کل سعودی عرب میں رہتے ہیں۔وہ عجیب وغریب صلاحیتوں کے آدمی ہیں۔وہ کئی زبانیں جانتے ہیں اور بیک وقت روانی کے ساتھ بول سکتے ہیں۔

وہ اپنی زندگی کے مختلف واقعات سناتے رہے۔کبھی اپنا کوئی واقعہ سناتے ہوئے اپنی کوئی گفتگوانگریزی میں دہرانے لگے۔کبھی کسی دوسرے واقعہ کاذ کر ہواجس میں انہوں نے عربی میں کلام کیا تھااور وہ اس کو عربی میں نقل کرنے لگے۔پھر انہوں نے اپنی ایک ہندی تقریر کا قصہ بتایا اور

الرساله، ستمبر - اكتوبر 2023

اس کے بعدوہ بے تکلف ہندی میں بولنے لگے۔

اسی طرح وہ تبھی اردو میں ، تبھی انگریزی میں ، تبھی عربی میں اور تبھی ہندی میں بولتے رہے۔ میں نے سوچا کہ انسان کو بھی اللہ تعالی نے کیسی عجیب صلاحیت دی ہے۔ریڈیو پر ایسا ہوتا ہے کہ آدمی ہندی نشریات سن رہا تھا اور پھر سوئچ تھما کر انگریزی نشریات سننے لگا۔دوبارہ سوئچ تھمائی تو عربی نشریات سنائی دینے لگیں۔انسانی دماغ بھی گویا اسی قسم کا زیادہ اعلی ( superior ) ریڈیو ٹیپ ہے۔وہ ایک زبان سے دوسری زبان ، دوسری سے تیسری زبان اور تیسری زبان سے چوتھی زبان کی طرف منتقل ہوتار ہتا ہے بغیر اس کے کہ اس میں کوئی تاخیر ہوئی ہو۔

ریڈیو تو بولی ہوئی آواز کو دہراتا ہے،مگر انسان کا دماغ خود اپنے شعور کے تحت مختلف زبانوں میں کلام کی تخلیق کرتا ہےاوراس کوزبان کے ذریعہ سامنے لاتا ہے۔کیسا عجیب ہے یہ دماغ اور کیساعجیب ہے وہ خالق جس نے اس دماغ کوخلق کیا۔

1986مارچ1986

19 مارچ 1986 کو میں نے انڈین ایئر لائنز کے ذریعہ دہلی سے پونے کا سفر کیا۔ میرا ٹلٹ نمبر 0582/8736912 تھا۔ بیٹلٹ دہلی کے دفتر سے 2128 روپیہ میں لیا گیا تھا۔ مگر اس کے چند دن بعد انڈین ایئر لائنز نے اعلان کیا کہ 18 مارچ سے اس نے اپنی تمام پر وازوں کے کرائے بڑھا دیے ہیں۔ بیٹلٹ کیم مارچ کوخریدا گیا تھا۔ مگر سفر چونکہ 19 مارچ کو ہوا اس لیے ہم کواضافہ شدہ کرا بیمزیدا دا کرنا پڑا۔

میں نے سوچا، اگرمیں انڈین ایئر لائٹز سے شکایت کروں کہ آپ نے ٹلٹ کی خریداری کے وقت مزید رقم کیوں نہ لی توبیہ ایک احمقانہ بحث ہوگی ۔ کیونکہ کرایہ سفر کی قیمت ہے ۔ اس لیے کرایہ کا اعتبار وقت سفر کے لحاظ سے ہوگا، نہ کہ وقت خریداری کے لحاظ ہے ۔

'' کیم مارچ'' کومیں اس ٹکٹ کے ذریع سفر کرنے کا مجازتھا۔مگر''19 مارچ'' کومیں اس ٹکٹ کے ذریع سفر کرنے کا مجازندر ہا،الّایہ کہ میں اضافہ شدہ رقم ادا کروں۔اکثر لوگ اس حقیقت کو نہیں جانتے ، چنانچہ وہ اپنی زندگی کے معاملات میں بار بارغلطیاں کرتے ہیں۔وہ پرانے ٹکٹ پر نیا سفر کرنا چاہتے ہیں۔اور جب انہیں سفر کی اجازت نہیں ملتی تو وہ دوسروں کی شکایت کرتے ہیں کہ ان کے ساتھ کم کیا جار ہاہے۔حالاں کہ بیٹ کم نہیں، بیزندگی کا ایک اصول ہے۔جولوگ اس کوظکم کہیں وہ صرف بیا علان کررہے ہیں کہ وہ زندگی کی حقیقت کونہیں جان سکے۔

20مارچ1986

آج (20 مارچ 1986) کو مجھے حسب پروگرام پونہ میں درس قرآن دینا تھا۔ کئی روز سے میں اس سوچ میں تھا کہ قرآن کے کس حصہ کا درس دیا جائے یچچلی رات کو دہلی میں خواب دیکھا کہ بہت سےلوگ کسی مقام پر جمع ہیں اور میں ان کے درمیان قرآن کا درس دے رہا ہوں۔ بید درس سورہ آل عمران کے آخری رکوع ( آیات 200-190) کا تھا۔

یہ گویا غیبی اشارہ کے تحت اس بات کا تعیین تھا کہ کس حصہ قرآن کا درس دیا جائے۔ چنانچہ میں نے مذکورہ رکوع کو عربی تفسیر وں میں دیکھنا شروع کیا تو معلوم ہوا کہ اس کے تحت صحابہ و تابعین کے بڑے قیمتی اقوال اور واقعات موجود ہیں۔ چنانچہ میں نے ان کونوٹ کرلیا اور ان کے مطابق درس کی تیاری کی۔

جدیدنظریہ یہ ہے کہ اس قسم کا خواب لاشعور کا کرشمہ ہوتا ہے۔مگرایمانی نقطۂ نظر سے دیکھا جائے تو یہ خدائی بشارت ہے ۔میرے اس طرح خواب کے ذریعہ مذصرف درس کے لیےر کوع کا تعین آسان ہو گیا، بلکہ خود میرے لیے معرفت کا نیا دروا زہ کھلا۔خاص طور پر'' تفسیر ابن کشیر''میں استے قیمتی اقوال ملے کہ اس کو پڑھتے ہوئے آئھیں تر ہوگئیں۔

### 21مارچ1986

21 مارچ کومیں پونامیں تھا۔ایک مجلس میں پچھلوگ بیٹھے ہوئے تھے۔گفتگو کے دوران ایک صاحب بولے،جن کا نام آفتاب احمدتھا۔انہوں نے میرے بارے میں اپنی معلومات کا اظہار کرتے ہوئے کہا:

''مولا ناوحیدالدین صاحب وہ شخصیت ہیں جن کوآج ساری دنیا جانتی ہے۔وہ ایک سفر کے دوران افریقہ کےایک ہوائی اڈہ پر پلین کے انتظار میں بیٹھے ہوئے تھے۔اس ہوائی اڈہ سے لیدیا الرسالہ ستمبر -اکتوبر 2023 جناب آفتاب صاحب نے مذکورہ بات عین میری موجودگی میں کہی۔انہیں اپنے اس بیان پر صد فیصد یقین تھا۔حالاں کہ بیسر اسر لے بنیاد واقعہ ہے۔اس قسم کا کوئی واقعہ میرے ساتھ کبھی پیش نہیں آیا۔اس بیان میں کوئی ادنی صداقت بھی نہیں ہے۔

میرے ساتھا س طرح کے دوسرے بہت سے واقعات گزرے ہیں جن سے میں اس نتیجہ پر پہنچا ہوں کہ بزرگوں کی بابت جو قصے کہانیاں عام طور پرمشہور ہیں یا کتابوں میں درج ہیں ان کی حقیقت کیاہے۔ بیو ہی بات ہے جس کوکسی نے اپنے فارسی مقولہ میں اس طرح بیان کیا ہے: پیرالنمی پرندمریداں می پرانند

یعنی، پیرنہیں اڑتے بلکہ مریدان کواڑاتے ہیں۔عقیدت مندلوگ اپنی صاحب عقیدت شخصیت کے بارے میں بطورخودافسانے بنا لیتے ہیں اوراس کولوگوں سے ہیان کرنے لگتے ہیں۔ یہ افسانے بعد کے زمانہ میں مقدس ہوکراس طرح مان لیے جاتے ہیں جیسے کہ وہ واقعہ ہوں۔

### 22مارچ1986

پونامیں ایک صاحب سے ملاقات ہوئی۔وہ انگریزی تعلیم یافتہ ہیں اور سائنس سے دلچ پسی رکھتے ہیں۔انہوں نے کہا کہ میں قرآنی تفسیر کے بارے میں ایک کتاب لکھنا چاہتا ہوں۔میری بہت سی تحقیقات ہیں جومیں نے قرآن اور سائنس کے بارے میں کی ہیں۔ میں چاہتا ہوں کہ اس کوقلم بند کروں۔ میں نے پوچھا کہ کوئی تحقیق بطور مثال بتائیے۔انہوں نے قرآن کی سورۃ الہمزہ کی یہ آیت پڑھی: کلَّد لَیُنْبَدَنَیْ فِی الْحُطَبَةِ ( 104:4 )۔اس آیت کالفظی ترجمہ یہ ہے: ہرگز نہیں، وہ ضرور پھینکا

انہوں نے کہا کہ لوگ اس آیت کو تمجھ نہیں سکے۔ یہاں حطمہ سے مراد ایٹم ہے۔''وہ حطمة میں پچینکا جائے گا'' کا مطلب ہے وہ ایٹم میں پچینک دیا جائے گا۔یعنی ایٹمی بھٹی میں۔ چونکہ حطمۃ اور 36 ایٹم میں صوتی مشابہت ہے اس لیے انہوں نے یہ مجھرلیا کہ خطمۃ سے مرادایٹم ہے۔ انہوں نے بڑے جوش اور یقین کے ساتھ اپنی یہ تفسیر بیان کی اور میں یہ سو چتار ہا کہ جوش اور یقین بھی کیسی عجیب چیز ہے، وہ ایسی باتوں پر بھی پیدا ہو سکتا ہے جس کی سرے سے کوئی بنیا دہی نہ ہو۔ موجودہ زمانہ میں اس قسم کے بہت سے نام نہا دمفسرین پیدا ہو گئے ہیں جو بزعم خود قرآن کی سائنسی تفسیر کرر ہے ہیں۔ ان کی اسی قسم کی بے معنی باتوں کی وجہ سے دینی طبقہ کو سائنسی تشریح کے لفظ سائنسی تفسیر کرر ہے ہیں۔ ان کی اسی قسم کی بے معنی باتوں کی وجہ سے دینی طبقہ کو سائنسی تشریح کے لفظ سے چڑھ ہو گئی ہے۔ وہ سمجھتے ہیں کہ سائنسی تشریح مذکورہ قسم کی باتوں کا نام ہے۔ حالاں کہ یہ اپنی

23مارچ1986

آج ایک صاحب ملنے کے لیے تشریف لائے۔وہ جماعت اسلامی کے رکن ہیں۔نیز جماعت اسلامی کے شعبہ تصنیف وتالیف سے وابستہ ہیں۔اسلام کے موضوع پر ان کی کئی کتابیں حچوب چکی ہیں۔

گفتگو کے دوران میں نے کہا کہ مولانا ابوالاعلیٰ مودودی نے امت مسلمہ کا نصب العین حکومت الہیدکا قیام بتایا ہے۔مگر یہنصب العین کسی بھی آیت یاحدیث سے ثابت نہیں ہوتا۔ میں نے کہا، اس میں شک نہیں کہ آپ حضرات نے اس کے حق میں بہت سی دلیلیں دی

ہیں، مگروہ سب کی سب استنباطی ہیں اور استنباطی دلیل اس معاملہ میں قابل اعتبار نہیں۔ میں نے کہا کہ فقہاء نے استدلال کے چارطریقے بتائے ہیں: عبارت النص ، اشارة النص ، دلالة النص اورا قضاءالنص مگریہ چار حقیقتاً صرف دومیں۔ ایک براہ راست استدلال (direct argument) اور دوسرا بالواسطہ استدلال (indirect/inferential argument) ۔ اب دینی امور کے دو صحیم ہیں۔ ایک کلیات دین (basics of religion) اور دوسے را جزئتیات دین امور میں کارآمد ہے۔ جہاں تک کلیات دین کا تعلق ہے اس میں صرف براہ راست استدلال ہی

الرساله، شتمبر - اكتوبر 2023

قابل اعتبار ہے کلیاتِ دین ( مثلاً خداایک ہے ) کو براہ راست استدلال سے ثابت ہونا چاہیے۔ اگروہ استنباطی استدلال سے ثابت ہوتو وہ ثابت ہی نہیں ہوا۔

میں نے کہا کہ آپ حضرات کے تمام استدلالات استنباطی ہیں۔مگرنصب العین جیسے معاملہ میں استنباطی استدلال معتبر نہیں۔مثلاً مولا ناابوالاعلیٰ مودودی نے ''تفنہ میم القرآن' میں '' آقینہ مُوا السِّیْن' کی آیت کے تحت کئی صفحات لکھے ہیں۔مگر وہ سب کے سب استنباطی نوعیت سے تعلق رکھتے ہیں۔ میں نے کہا کہ اگر آپ کو اس سے اتفاق نہ ہوتو مجھے کوئی ایک ایسی کتاب یا مضمون بتائے جس میں اس معاملہ کو براہ راست استدلال سے ثابت کیا گیا ہو۔مگر وہ کسی ایسی کتاب یا مضمون کا حوالہ نہ دے سکے تعجب ہے کہ اس علمی افلاس کے باوجودلوگوں کا یقین برہم نہیں ہوتا۔

24مارچ1986

ممبئ سے شائع ہونے والے مرہ ٹی اخبار''ترون بھارت'' میں شیو سینا کے لیڈر مسٹر بال ٹھا کرے کا ایک بیان شائع ہوا ہے۔ اس کا اردوتر جمہ پندرہ روزہ' حالات'' (تھیونڈی) نظر سے گزرا۔ مسٹر بال ٹھا کرے نے کہا کہ مسلمان مطلقہ عورت کے معاملہ میں اسلامی شریعت کے قانون کا نفاذ چاہتے ہیں۔ ہماری رائے ہے کہ ان پر ہر معاملہ میں اسلامی شریعت نافذ کر دی جاتے۔ پاکستان اور عرب ملکوں میں جرائم کے او پر اسلامی سز ائیں دی جاتی ہیں۔ مسٹر بال ٹھا کرے نے مشورہ دیا کہ یہی ہندوستان میں بھی مسلمانوں کے لیے کیا جائے۔ انہوں نے کہا کہ حکومت کو چاہتے کہ شرابی کو کوڑے مارے، وغیرہ۔ مسلمانوں کے لیے اس قسم کے جرائم پر و بھی سزا مقرر کی جائے جوان کی شریعت میں مقرر ہے۔

مسٹر بال ٹھا کرے کی یہ بات تجویز نہیں بلکہ طنز ہے۔اس کا مطلب یہ نہیں کہ وہ واقعتاً یہ چاہتے ہیں کہ ہندوستان میں اسلامی شریعت نافذ کی جائے۔اس کا مطلب صرف یہ ہے کہ مسلمان مطلقہ عورت کو گزارہ نہ دینے کے لیے زبردست مطالبہ کررہے ہیں اور اس کے لیے بہت بڑے پیانے پر متحد ہو گئے ہیں لیکن یہی مسلمان اس وقت بھا گ کھڑے ہوں گے جب یہ کہا جائے کہ آئندہ سے مسلم مجرمین کو شریعت کے مطابق کوڑ امارا جائے گا اور سنگسار کیا جائے گا اور ان کے ہاتھ کاٹے جائیں گے مسلمانوں کا موجودہ متحدہ مطالبہ صرف اس لیے ہے کہ خود ان کے او پر اس کی زد نہیں پڑ رہی ہے لیکن اگر ان کو اپنی پیڈھ کے لیے بھی کوڑ ہے کا خطرہ ہوا ور ہاتھ کٹنے اور سنگسار کیے جانے کا اندیشہ ہوتو یہ متحدہ مطالبہ اچا نک ختم ہوجائے گا۔ کیسے عجیب ہیں وہ مسلمان جنہوں نے اپنی نادان سیاست سے اسلام کو دوسروں کی نظر میں مضحکہ خیز بنا دیا ہے۔

#### 26مارچ1986

ڈ اکٹراین۔ ج۔خان( پیدائش 1932ء) انگلینڈ میں میڈیکل پر کیٹس کرتے ہیں۔ آج وہ ملاقات کے لیے آئے۔ان سے بہت سی دلچسپ اور مفید باتیں معلوم ہوئیں۔

انہوں نے بتایا کہان کے خاندان میں ان کے والدصاحب کے زمانہ سے خاندانی اجتماع کا نظام قائم ہے۔خاندان کے افراد وقفہ وقفہ سے ایک گھریلو اجتماع میں شریک ہوتے ہیں۔ اس اجتماع کاصدروہ شخص ہوتا ہے جوعمر میں سب سے زیادہ ہو۔

انہوں نے بتایا کہ تمار ے گھر میں کوئی حجفگڑ انہیں۔ ہمارے یہاں بھی خاندان کے ایک شخص اور دوسر ے شخص کے درمیان وقتی شکایتیں ہوتی ہیں مگر وہ بڑھنے سے پہلے ختم ہوجاتی ہیں۔ کیوں کہ خاندانی اجتماع میں لوگ اپنی ہربات کو کھلے طور پر بیان کرتے ہیں۔اس کے بعد اجتماع کا صدر ( گھرکا بڑا) جوفیصلہ کرتا ہے،اس کو سب لوگ بلا بحث مان لیتے ہیں۔

مزید سوالات کے بعد انہوں نے بتایا کہ اس نظام کو کامیابی کے ساتھ چلانے کا خاص را ز ہے۔۔ ریزن کے سامنے سر جھکا دینا اور اپنی غلطی کوفو راً مان لینا۔ انہوں نے کہا کہ میں اس کو سب سے بڑا انسانی کیریکٹر سمجھتا ہوں۔ مجھے ڈاکٹر خان صاحب

کی یہ بات بہت پیند آئی۔ حقیقت یہ ہے کہ اگر ہر خاندان میں اس قسم کا نظام قائم ہوجائے تو تمام

خاندانی تجھگڑ ے اپنے آپ مٹ جائیں گے۔ ڈاکٹر خان صاحب کی شادی 1959ء میں ہوئی۔ انہوں نے کہا کہ میرے والد نے ایک روز 11 بجرات کو مجھے اپنے تمرے میں بلایا۔ انہوں نے کہا کہ میں تمہارا نکاح کرنا چا ہتا ہوں۔ یہ بتا ڈ کہ تم گھر کا چراغ چاہتے ہویا شمع محفل ۔ انہوں نے جواب دیا کہ میں شمع محفل لے کر کیا کروں گا۔ مجھ کو تو گھر کا چراغ چاہیے۔ اس کے بعدان کے والدصاحب نے اپنے انتخاب سے ایک خاتون کے ساتھ ان کا نکاح کردیا۔ کاش یہی اسپر ٹے ہمارے تمام نوجوانوں میں پیدا ہوجائے۔

27مارچ1986

آج دوصاحبان ملنے کے لیے آئے۔دونوں وکیل ہیں اور دینی مزاج رکھتے ہیں۔انہوں نے مولانا ابوالحسن علی ندوی صاحب کی کتاب' عصر حاضر میں دین کی تفہیم وتشریح'' کا ذکر کیا۔ میں نے کہا کہ یہ کتاب مولانا مودودی کے فکر کی تر دید میں کھی گئی ہے۔مگر عملاً وہ اس فکر کی تر دید نہیں ، بلکہ تصدیق بن گئی ہے۔ یہ کتاب ایک مضبوط کیس کی کمز وروکالت ہے۔

میں نے کہا کہ اس وقت عالم اسلام میں بنیادی طور پر دوقسم کے دینی فکر پائے جاتے ہیں۔ایک تبلیغی جماعت کادینی فکراور دوسر اابوالاعلی مودودی کادینی فکر جس میں، میں مولا ناعلی میاں کوبھی شامل سمجھتا ہوں۔مولا ناعلی میاں کا فکر بدلے ہوئے الفاظ میں مولا نامودودی چی کا فکر ہے۔ میں نے کہا کہ سوچنے کے دوطریقے ہیں۔ایک انقلاب فرداور دوسراانقلاب نظام یتبلیخی فکر کے مطابق دینی دعوت کااصل نشانہ یہ ہے کہ فرد کے اندرانقلاب پیدا کیا جائے گا۔مودودی فکر

کے مطابق دینی دعوت کا نشانہ ہیہ ہے کہ نظام کے اندرا نقلاب لایا جائے۔ انقلابِ نظام کا فکر سراسرغیر دینی ہے ۔ مگر بیشمتی سے مولاناعلی میاں کا فکر بھی بنیا دی طور پر

یہی ہے۔اور اگریہ نہ ہوتو وہ یقینی طور پرغیر واضح ہے۔دین کا اصل کام یہ ہے کہ فرد کے اندر فکریا نقلاب پیدا کیا جائے۔فرد کے اندرخدا پر یقین اور آخرت کی فکر پیدا کیا جائے۔تبلیغی جماعت اصلاً یہی کام کرر ہی ہے اور بلا شبہ یہی کرنے کا اصل کام ہے۔

انفارمل ايجوميش

موجودہ زمانے میں مختلف رہ نماؤں نے فارل ایجوکیشن کے بڑے بڑے تعلیمی ادارے بنائے۔اُن کا خیال تھا کہ وہ اِن اداروں میں ملّت کے نوجوانوں کوتر ہیت دے کرایک ترقی یافتڈسل بنا سکیں گے۔مگر پیتمام خواب منتشر ہو کررہ گئے۔کوئی بھی ادارہ مطلوب نٹی نسل کو وجود میں لانے کا ذریعہ نہ بن سکا۔ ایسا صرف اِس لیے ہوا کہ بیہ منصوبہ غیر فطری تھا، اور کوئی بھی غیر فطری منصوبہ اِس دنیا میں کبھی کا میاب ہونے والانہیں۔

ا یجومیشن کی دوشمیں ہیں، فارل ایجومیشن اور انفارل ایجومیشن میر انجر بہ ہے کہ صرف فارل تعلیم ،علم کے حصول کے لیے کافی نہیں ۔ خواہ وہ سیکولر تعلیم ہویا دینی مدر سے کی تعلیم ۔ جو فارل تعلیم اداروں میں ہوتی ہے، اس میں آدمی کسی دوسر ے کی بتائی ہوئی باتوں کاعلم حاصل کرتا ہے ۔ مگرعلم کا خزانہ اس سے بہت زیادہ ہے، جتنا کہ کسی بتانے والے نے آپ کو بتایا ہے ۔ اس لیے ضروری ہے کہ آدمی فارل ایجوکیشن کے بعد خود مطالعہ کرے ۔ نود مطالعے سے آدمی، خود دریافت کردہ علم کو حاصل کرے گا۔ اور خود دریافت کردہ علم ہی سے آدمی کو حقیقی معرفت حاصل ہوتی کے اس اسان مسائل پرزیادہ گہرائی کے ساتھ سوچنے کے قابل ہوجا تا ہے ۔ یوگو معاملات کو گہر انداز میں کو کہ معاملات کو گہر ہے، اس کی غذا ہوتی ہے ۔ وہ کسی بات کو اس وقت ما سے بیں جب کہ اس کو ان

الرسالدمشن کی حیثیت انفار مل ایجوکیشن کی ہے۔ ہماری کو مشش یہ ہے کہ فار مل ایجوکیشن پائے ہوئے لوگوں کو انفار مل ایجوکیشن مہیا کی جائے ، تا کہ ان کے اندر آرٹ آف تضکنگ پیدا ہو۔ دونوں طریقوں میں کوئی ظکرا وُنہیں ہے۔ دونوں تعلیمی طریقے ایک دوسرے کے لیے تکمیلی حصہ (complementary part) کی حیثیت رکھتے ہیں۔ دونوں طریقوں کو ایک دوسرے سے تقویت حاصل ہوتی ہے۔ مثلاً مدر سے کی تعلیم سے اگر دین کا روایتی علم حاصل ہوتا ہے تو انفار مل ایجوکیشن کے ذریعہ آدمی دور جدید سے واقفیت حاصل کرتا ہے، اور اس میں شک نہیں کہ کسی انسان کے لیے دونوں ہی ضروری ہے۔

كيساعجيب اسلام

ایک مسلم ملک کاواقعہ ہے۔وہان'اسلامی انقلاب'' آیا۔اس کے بعداس ملک میں جو نٹی تبدیلیاں آئیں، ان میں سے ایک یہ ہے کہ وہاں کے پبلک مقامات کی سیٹر ھیوں پر امریکا، روس اور اسسرائیل کے جھنڈ دن کی تصویریں بنائی گئیں، تا کہ لوگ ان کوروند کرعمارتوں میں داخل ہوں۔ ( کوثر، بنگلور، رمضان 1404 ھ)

یہ ایک مثال ہے جس سے اندازہ ہوتا ہے کہ وہ کون سا دین ہے جس کوموجودہ زمانہ کے مسلمانوں نے دریافت کیا ہے۔ وہ نفرت کا دین ہے۔ان کے نز دیک اسلام کاسب سے بڑا کام پہ ہے کہ مفروضہ دشمنان اسلام کی انا ( ego ) کوٹھیس پہنچائی جائے۔اگرا بتدائی اسلام کا مطالعہ کیا جائے تو رسول اللَّد كاطريقہ اس کے برعکس معلوم ہوتا ہے۔رسول اللَّد صلَّى اللَّد عليہ وسلَّم جب اپنے سی صحابی کو کسی كام سے بھیجتے توبی صحت كرتے تھے: ہَشِّرُواوَلَا تُنَفِّرُوا، وَيَسِّدُواوَلَا تُعَسِّدُوا (صحيح مسلم، حديث نمبر 1732) یعنی،لوگوں کو بشارت دو،ان کونا گواری میں بہڈالو،ان کے سابھ آسانی کامعاملہ کروہنچی کانہیں۔ رسول التدصلي التدعليه وسلم اورآپ کے اصحاب کا اسلام پیتھا کہ انھوں نےلوگوں کی خیر خواہی میں ان کے لیے دعائیں کیں۔وہ اس لیےتڑ پے کہ لوگ ہدایت کو قبول کر کے اللہ کی جنت میں داخل ہوں۔ انھوں نے اپنے دشمنوں سے بھی محبت کا سلوک کیاتا کہ ان کا دل اسلام کے لیے نرم ہو۔انھوں نے بگڑے ہوئے لوگوں کے ساتھ تالیف قلب کا معاملہ کیا تا کہ ان کی فطرت کو جگایا جا سکے مگرموجودہ زمانہ کے مسلم قائدین نے ایک ایسااسلام دریافت کررکھا ہے جوانسانوں کواسلام سے مزید دورکر دیتا ہے۔ آج کی دنیا میں اسلام کے نام پر دوسروں سے نفرت کرنے والے بہت میں مگر اسلام کے لیے دوسروں سے محبت کرنے والا کوئی نہیں۔اسلام کے نام پر جھنڈ ااٹھانے والے بے شمار ہیں مگر کوئی اللہ کا بندہ ایسانہیں جواسلام کے لیےاپنے جھنڈے کو نیچا کرلے۔اسلام کے نام پر دوسروں سےلڑنے والے ہرطرف دکھائی دیتے ہیں مگراسلام کے لیصلح کرنے والا کوئی نظرنہیں آتا۔اسلام کے نام پر بولنے والوں سے خدا کی زمین بھر گئی ہے مگر وہ انسان ڈھونڈ نے سے بھی نہیں ملتا جواسلام کی خاطر چپ ہو گیا ہو۔اسلام کے نام پرلوگوں کو پیروں سےروند نے والے بہت میں مگر خدا کا وہ بنده کہیں دکھائی نہیں دیتا جواسلام کی خاطرلوگوں کواپنے سینہ سے لگالے۔

الرساله، شتمبر - اكتوبر 2023

یے خبری کامسّلہ

قدیم زمانے میں ملکی اعتبار سے کوئی مسلّمہ سرحدی حد بندی موجود یتھی۔ اس کی وجہ سے دنیا میں وہ کلچر رائج تھا، جس کوایک قدیم فارسی شاعر نے ان الفاظ میں بیان کیا ہے : هَر کِه شَمشیر زَنَد سِکَّه بَنَامَش حَوَانَدُ ( جو شخص تلوار چلا تا ہے، اُسی کے نام کا دنیا میں سکہ چلتا ہے )۔ اس کلچر نے عملاً دنیا میں ایک قسم کی انارکی قائم کر رکھی تھی۔ دنیا میں مسلّمہ اصول کی بنیاد پر قائم شدہ سرحدیں موجود نہ تھیں۔ اس بنا پر قدیم دنیا میں کبھی کوئی بڑی ترقی نہ ہو تکی۔ کیوں کہ دنیا میں جغرافی استخام ( stabiliy ) موجود یہ تھا، اور استخام کے بغیر کوئی ترقی مکن نہیں۔

پہلی جنگ عظیم ( 1918-1914 ء ) کے بعد دنیا کے مد برین نے اس مسئلے پر سوچنا شروع کیا۔ اس سوچ کا یہ نتیجہ نکلا کہ دنیا میں جغرافی حد ہندی کا تصور رائج مہوا، جس کومبنی بر وطن قو میت ( Nation State ) کہا جاتا ہے۔ اس اصول کوعملاً تمام ملکوں میں تسلیم کرلیا گیا۔لیکن اس معالے میں سلم لیڈروں کا استثنا ہے، جواس معاطے میں عدم وضوح کی کیفیت میں مبتلا رہے۔مثلاً جمال الدین افغانی ، امیر شکیب ارسلان ، تحداقبال ، اور سید ابوالاعلی مودودی ، وغیرہ۔ اس لیے وطن قو میت کا تصور مسلمانوں میں ڈیولپ نہ ہوسکا۔

راقم الحروف کے نزدیک پہلی جنگ عظیم نے ایک جبر ( compulsion ) پیدا کیا۔ اس کی وجہ سے مبنی بر وطن قومیت کا تصور رائج ہوا۔ یہ بلا شبہ ایک جغرافی نعمت کی حیثیت رکھتا تھا۔ مگر اسس زمانے میں مسلم لیڈروں میں اینٹی برٹش سوچ کا غلبہ تھا۔ اسس منفی سوچ کی بنا پر مسلم لیڈر وطنی قومیت کے بارے میں بھی بروقت کوئی فیصلہ نہ لے سکے۔ اور مسلمانوں میں وطنی قومیت کا مسئلہ ایک ناپسند یدہ تصور کی حیثیت سے رائج ہو گیا۔ آج مسلمان اسی کی قیمت ادا کر ہے بیں۔ ان کی قومی وفاد ارکی آج کل ہر جگہ شکو کسچھی جاتی ہے مسلمانوں میں غالباً مولانا <sup>حس</sup>ین احمد دنی تھے، جھنوں نے کہا تھا کہ فی زمانہ قومیں اوطان سے بنتی بیں لیکن ان کے شاکردوں نے ان کی وفات کے بعد یہ اعلان کر کے ان کی بات کو غیر موثر بنا دیا کہ حضرت نے یہ بات بطور خبر کہی تھی، بطور انشاء نہیں۔ جغرافی حد بندی کے بعد ایک اور مسئلہ باقی تھا۔ وہ تھا، عالمی امن (world peace) کا مسلّمہ اصول۔ میسئلہ دوسری جنگ عظیم کے ذریع طے ہوا۔ دوسری جنگ عظیم (1945-1939ء) نے متھیارکانیا تصور قائم کیا۔ وہ تھاو یہن آف ماس ڈسٹرکشن (weapons of mass destruction)۔ یعنی دنیا میں جوہ تھیار انٹج ہوتے ، وہ عمومی تباہی کے ہتھیار تھے۔ اس کا مطلب یتھا کہ اب ایسے ہتھیار ین گئے، جو دوطر فہ تباہی کرتے تھے۔ یعنی آپ دشمن کو ماریں، تو آپ خود بھی اس کا شکار ہوتے ہیں۔ اس صورت حال نے دوبارہ لوگوں کے اندار یہ سوچ پیدا کی کہ اب جنگ ایک ایسی چیز ہے، جس میں کسی فریق کو کوئی فائدہ نہیں۔ اس صورت حال نے بی عالمی ذہن پیدا کیا کہ اب جنگ کا دور ختم ہو چکا ہے۔ کیوں کہ جنگ کسی کے لیے مفید نہیں ہے۔ برطانیہ کے سابق پر اٹم منٹر چیر لین کہ جنگ میں کوئی فائدہ نہیں ۔ ہیں کوئی بھی سائڈ اپنے آپ کوفاتح کے، مگر حقیقت یہ ہے کہ جنگ میں کوئی جیتنے والانہیں ہے، تمام کوگ ہوں سائڈ اپنے آپ کوفاتح کے، مگر حقیقت یہ ہے

In war, whichever side may call itself the victor, there are no winners, but all are losers.

In modern warfare there are no victors; there are only survivors. اس طرح عالمی جنگ اول اور عالمی جنگ ثانی دونوں نے ایسا کمپیشن (compulsion) پیدا کیا، جس نے لوگوں کواس اصول کو مانے پر مجبور کیا کہ اب جنگ بند کرو۔ کیوں کہ جنگ میں کوئی جیتنے والانہیں ہوگا۔ سب ہارنے والے ہوں گے۔ اس طرح پہلی جنگ عظیم اور دوسری جنگ عظیم کے بعد دنیا میں ٹر یویل ڈ کو منٹ کا اصول رائج ہوا۔ یعنی جس کے پاس پاسپورٹ اور ویزا ہو، اس کو کوئی رو کنے والانہیں۔ یہ دونوں اصول دعوت الی اللہ کے مشن کے لیے بے حد مفید تھے۔ اس اصول کے رواج نے پہلی بار دنیا میں عالمی دعوت کے امکان کو واقعہ بنایا۔ عجیب بات ہے کہ مسلمانوں نے اس اصول کو اپنے انٹر سٹ کے لیے جانا، کیکن دعوت الی اللہ کے اس کی ہوت ہوں کی اہمیت کو وہ نہ مجھ سکے ۔ یہ بلا شبہ موجودہ زمانے میں مسلمانوں کی سب سے بڑی کے بخبری ہے۔

44 للرسالية ستمبر - اكتوبر 2023

گرین لینڈ،ایک وارننگ

اللانٹك اور آركنگ كے درميان داقع كرين لينڈ دنيا كاسب سے برا جزيرہ ہے۔ اس كے نزديك ترين مما لك كينيڈ ااور آئس لينڈ بيں۔ يہ جغرافی طور پر شالی امريكہ كے براعظم كا حصہ ہے۔ تاہم، سياسی لحاظ سے يہ جزيرہ ڈنمارك كا حصہ ہے۔ يہ دنيا ميں برف پر شمل دنيا كی دوسرى سب سے بر مي برفانی شيٹ بھی ہے۔ اس كے كل رقب كا 18 فيصد برف كی چادروں سے ڈھكاہوا ہے۔ مگر اب يہاں كى صورت حال تبديل ہور ہی ہے۔ بی بی سی اردو كی و يب سائٹ پر چھپی ايك رپورٹ (26 جنورى یہاں كی صورت حال تبديل ہور ہی ہے۔ بی بی سی اردو كی و يب سائٹ پر چھپی ايك رپورٹ (26 جنورى یہاں كی صورت حال تبديل ہور ہی ہے۔ بی بی سی اردو كی و يب سائٹ پر چھپی ايك رپورٹ (26 جنورى یہوں کی حوال کی دور ہائيوں کے درميان گرين لينڈ ميں برف كی چادر ميں غير معمولى كی واقع ہوں ہے۔ 2003ء سے 2013ء تک گرين لينڈ كی برفانی چادر ميں چارگنا كی واقع ہوں گی دول مونی ہے۔ 2003ء ہوں 2010ء تک گرين لينڈ كی برفانی چول گی ہوں کی دول مونی ہے۔ 2003ء ہوں 2010ء تک گرين لينڈ كی برفانی چار گنا كی واقع ہوں گی دول مونی ہے۔ 2003ء ہوں 2010ء تک گرين لينڈ كی برفانی چار گنا كی واقع ہوں گی دول مونی ہے۔ 2003ء ہوں 2010ء تک گرين لينڈ کی برفانی چار گنا كی داقع ہوں تر ہے۔ 2010ء کی دول میں نہيں ملتی ہے ... موالے سے بڑا خطرہ تصور نہيں کیا جار ہا تھا اس کے بارے ميں اب يہ خيال ظاہر کيا جار ہا ہے کہ مستقبل ميں سمندر کی سطح ہند کر نے ميں اہم کردار ادا کر کی ا

پچھدنوں پہلےایک اورتشویشنا ک رپورٹ سامنے آئی ہے۔ گرین لینڈ میں برف کا پکھلنا نہ صرف او پر سے جاری ہے، بلکہ اندرونی طور پر بھی یہ پکھلا وّجاری ہے نئی تحقیق سے معلوم ہوا ہے کہ گرین لینڈ کی برفانی پرتیں نیچ سے تیزی سے پکھل رہی ہیں اوروہاں پانی جمع ہونے سے پوری آئس شیٹ کا پکھلا وَتیزی سے بڑ ھے گااوراس سے عالمی سمندروں کی سطح مزیدا و نچی ہوگی۔ گرین لینڈ کی برفیلی چادروں کا مجموعی رقبہ 50 ہزار مربع کلومیٹر ہے لیکن ان کی گہرائی معلوم کرنا اب بھی ممکن نہیں اور یہی وجہ ہے کہ اس کی ماڈ لنگ اورنقشہ سا زی نہیں کی گئی تھی۔

اب کیمبرج یونیور سٹی کے سائنسدانوں، پال کرسٹوفرسن اوران کے ساتھیوں نے گرین لینڈ کی برف کی جڑوں کا پگھلاؤ معلوم کرنے کاایک طریقہ ڈھونڈ اہے۔انھوں نے لیزر کے ذیریعہ اس کی گہرائی اور کیفیت معلوم کی ہے۔ پال نے جب تحقیق کی تو معلوم ہوا کہ نیچ جو برف پکھل کر پانی بہہ رہا ہے وہ پرانے اندازہ سے بھی 100 گنا زائد ہے، اور اس کی رفتار براہِ راست دھوپ سے پکھلنے والی برف سے زیادہ تھی۔ اس کی دووجو ہات ہیں۔ اول، او پر کا گرم پانی نیچ جمع ہو کر مزید برف پکھل ارہا ہے۔ دوم، قوت کشش سے بھی برف گھل رہی ہے۔ اس تحقیق سے ین تیجہ ذکالا گیا ہے کہ جہاں جہاں آئس لینڈ جیسی برفانی پر تیں ہیں وہاں بھی برف پکھلنے کی رفتاراتنی ہی تیز ہو سکتی ہے ۔ (urlty.co/mJTW

مولاناو حیدالدین خاں صاحب گلوبل وارمنگ کے تعلق سے ایک جگہ لکھتے ہیں کہ: '' بیصورت حال زمین کے او پر ہر قسم کی زندگیوں کے لیے سکین خطرہ ہوگی۔ کوئی بھی انسانی تد ہیران کا مقابلہ کرنے میں کامیاب نہ ہو سکے گی۔ بالواسطہ یا براہ راست طور پر اس کا اثر تمام انسانی آباد یوں تک پہنچ جائے گا۔حالات بتاتے ہیں کہ بہت جلد وہ وقت آنے والا ہے، جب کہ موجودہ دنیا کا خاتمہ ہوجائے۔'' (الرسالہ، مئی 2008)، اور وہ دن آجائے جب کہ تمام لوگ اپنی زندگی کا حساب دینے کے لیے، قرآن کے الفاظ میں، خداوند عالم کے سامنے کھڑے ہوں گے (83:6)۔

اس لیے یہ وقت کا تقاضا ہے کہ انسان اس دن کے آنے سے پہلے اپنے لیے ضروری تیاری کرلے تا کہ وہاں کسی قسم کی ناکامی کا سامنا نہ پیش آئے ۔ مولا نا وحید الدین خاں صاحب لکھتے ہیں کہ پیغ بر اسلام صلی اللہ علیہ وسلم نے ساتویں صدی عیسوی میں کہا تھا کہ میرے اور قیامت کے در میان صرف اتنا فاصلہ ہے جنتا فاصلہ انسان کی دوانگلیوں کے در میان ہوتا ہے (صحیح البخاری، حدیث نمبر 6505) ۔ گلوبل وار منگ کا ظاہرہ بتا تا ہے کہ یہ فاصلہ اب ختم ہو چکا ہے ۔ جدید سائن جس موسمیاتی تد پلی (elamatic change) کی خبر دے رہی ہے، وہ تبدیلی سائنس دانوں کے بیان کے مطابق، اب اس حد تک پہنچ چکی ہے کہ اب اس کو دوبارہ الٹی طرف لوٹا نامکن نہیں۔ اب آخری وقت آگیا ہے جب کہ انسان اپنے آپ کو بد لے حالات کی یہ خاموش پکار ہے کہ انسان اپ آپ کو درست کر لے، اس سے پہلے کہ اپنے آپ کو درست کرنے کا موقع اس کے لیے باقی نہ رہے ( دیکھیے: الرسالہ جولائی 2008) ۔ ڈاکٹر فریدہ خائم، بنی دیلی

استطاعت كااصول

قرآن وحدیث کے مطالعے سے معلوم ہوتا ہے کہ اسلام میں جواحکام ہیں، وہ سب کے سب''استطاعت'' پر مبنی ہیں۔ یعنی خدا کے دین میں عمل بقدر استطاعت کا اصول ہے۔ استطاعت سے زیادہ کا مکلف بنانا اللہ کا طریقہ نہیں(البقرہ،2:286 ؛ التغابن،64:16)۔ یہ اصول فرد (individual) کے لیے بھی ہے،اورسوسائٹی کے لیے بھی۔

فقہاء کا اتفاق ہے کہ دینی عمل کی ادائیگی کی شرط استطاعت ہے (اتفق الفقھاء علی أن الاستطاعة شرط للتكليف) ۔ لہذا جوانسان کسی عمل کو انجام دینے کی استطاعت نہیں رکھتا اس کے او پراس عمل کی ذمہ داری نہیں ہے ۔ یہ اصول قرآن وسنت کے بہت سارے نصوص سے ثابت ہوتا ہے ۔ مثلاً قرآن (2:286) میں اللہ تعالی کا فرمان ہے: اللہ کسی پر ذمہ داری نہیں ڈالتا مگر اس کی طاقت کے مطابق (الموسوعة الفقہیة الکویتیة ، جلہ 3، صفحہ 330) ۔ استطاعت کا مطلب ہے ۔ کسی خاص عمل کی انجام دہی کے لیے انسان میں جسمانی یا ذہنی

استطاعت کا مطلب ہے۔۔۔ مسی خاص ممل کی انحجام دیہی کے لیےانسان میں جسمانی یا ذہنی کام کو کرنے کی صلاحیت یا قوت یا طاقت کا موجود ہونا:

An aptitude or ability for a particular activity, capacity or power to do a physical or mental thing.

مسلم علما كنزديك استطاعت كا مطلب ہے كدانسان كسى چيز كوجان يا مال ك ذريع حكر في پر قادر ہو۔ يہ حالت بدلتى رہتى ہے، لوگول ك حالات ك بدلنے سے، اور نتائج ك بدلنے سے ( المستطيعُ هو القادِرُ في مالِه وبَدَنِه، وذلك يختلِفُ باختلافِ أحوالِ النَّاسِ، واختلافِ عوائِدِهم) الموسوعة الفقه يہلسقاف، جلد 2، صفحہ 44۔

<sup>(2</sup> ممل بقدراستطاعت' کاتعلق زندگی کےتمام معاملات سے ہے۔زندگی کا یہی واحد فطری اصول ہے۔انسان جب دنیا میں کوئی عمل کرنا چاہتا ہے تو یہ ہمیشہ ففٹی ففٹی کا معاملہ ہوتا ہے۔انسان اتنا ہی کرسکتا ہے، جبتنا خارجی حالات اس سے موافقت کریں۔خارجی حالات کی موافقت کے بغیر انسان کوئی کا منہیں کرسکتا۔

الرساله، ستمبر - اكتوبر 2023

اسی طرح فر داورا جتاع کا معاملہ بھی ایک دوسرے سے بالکل مختلف ہے۔ جہاں تک فر دکا تعلق ہے، اس کے ذاتی معاملات پر اس کو پور ااختیار ہوتا ہے۔ایک فر دکے لیے ییمکن ہوتا ہے کہ وہ اپنی ذات کے لیے جس چیز کو درست سمجھے، اس کو کمل طور پر اختیار کرے۔ مثلاً اپنی حیثیت کے مطابق عادل بنا ہر آدمی کے اپنے اختیار کی چیز ہے۔ اس کے برعکس، سماجی سطح پر عدل کا نظام قائم کرنا پورے سماج کا معاملہ ہے۔ پہلی چیز فر دے ذاتی اختیار پر منحصر ہے، اور دوسری چیز سماج کے محموقی اختیار پر۔

ایک شخص کی ذمہ داری صرف اسی قدر ہے جواس کے بس میں ہو۔ جو چیزاس کے بس میں نہ ہو، اس کی ذمہ داری بھی اس پرنہیں۔انسان کسی عمل کے وقت حبتنی استطاعت رکھے گا،خدا کے نز دیک اتنا ہی وہ اس عمل کا ملف ہوگا۔مثلاً عام حالات میں وضو کر کے نما ز پڑھنے کاحکم ہے،مگر آدمی جب بیار ہویا وہ ایسی حبگہ پر ہو جہاں پانی نہ ملے تو وہ تیم کر کے نما ز پڑھے لے۔

اجتماع کا معاملہ فرد کے برعکس ہے۔ اجتماعی یا سماجی معاملہ ہمیشہ کئی لوگوں کے درمیان ہوتا ہے۔ سماج کے معاملہ فرد کے برعکس ہے۔ اجتماعی یا سماجی معاملہ ہمیشہ کئی لوگوں کے برعکس کوئی طریقہ اگر خارجی طور پر کسی کی طرف سے سماج کے او پر نافذ کیا جائے تو لاز مالوگوں کے درمیان تکراؤ پیدا ہوجائے گا۔ ایسے موقع پر سماج کے اندر پہلے اختلاف آئے گا، پھر طراؤ آئے گا، پھر نفر تیں بڑھیں گی اور پھر آخریں تشرد (violence) کی نوبت آجائے گی۔ گو یا مطلوب چیز تو حاصل نہ ہوگی، البتہ اس کا برعکس منتیجہ فساد کی صورت میں سامنے آجائے گا۔ یہ حقیقت ایک حدیث رسول میں اس طرح بتائی گئی سے: مِنْ حُسْنِ إِسْلام الْمَرْمِ، تَرْحُهُ مَالَا يَعْنِيهِ (مسند احمد، حدیث نو لام الموں) ۔ یعنی آدمی کا <sup>حس</sup>ن

اس مسئلے کا واحد حل یہ ہے کہ فرد اور اجتماع دونوں کے تقاضے کوایک دوسرے سے الگ کردیا جائے۔فرد کے لیے اس کے ذاتی دائرہ میں معیار کا اصول ہو، اور اجتماع کے لیے استطاعت ( قابل عمل) کا اصول ۔ اس فارمولے کوایک لفظ میں اس طرح بیان کیا جا سکتا ہے:

Idealism at the individual level, pragmatism at the social level. استطاعت کے اصول کوآج کی زبان میں نتیجہ رخی عمل (result-oriented action) کہا جاسکتا ہے۔(مولانافر ہاداحمد) خبرنامهاسلامي مركز -280

- 1۔ 30-29اپریل 2023 کونٹی دیلی کے ہوٹل دی لیلاامینس میں پی پی ایسس انٹرنیشنل نئی دیلی کے زیر اہتمام پیس کانفرنس کا انعقاد کیا گیا۔ اس کانفرنس کا مقصد پیتھا کہ تمام ہی پی ایس ممبران اسلام کی پر امن تعلیم کو دنیا ک ہر حصے میں پہنچا ئیں۔ مولانا وحید الدین خاں صاحب کے بعد سی پی ایس انٹرنیشنل کی یہ پہلی کانفرنس تھی۔ اس میں الرسالہ مشن کے تحت کام کرنے والے نیشنل اورا نٹرنیشنل چیپٹر ز کے داعیوں نے پوری سجیدگی کے ساتھ دصہ لیا اور کانفرنس کے بعد ایک نئی از جی کے ساتھ واپس ہوئے۔ تمام کو گوں نے بیعہد کیا کہ وہ مولانا صاحب کے بعد امن اور اسپر پچولٹی کے اس مشن کونٹی اسپرٹ کے ساتھ آگے ہڑھا ئیں گے۔ کانفرنس کی کارگز اریوں کو جانے کے لیے پی پی ایس انٹرنیشنل کے آفیشل یوٹیوب اورفیس بک پیچ کو وزٹ کیا جا سکتا ہے۔
- 2۔ مولا نادحیدالدین خاں صاحب کے ذریعہ دنیا کے بے شارلوگوں کی زندگیوں میں تبدیلی آئی ہے۔ ذیل میں ایسے کچھ تا ثرات نقل کیے جارہے ہیں:
- - It was the month of Ramadan 2019, I was a first year student. I watched one of Maulana Wahiduddin Khan's videos on Facebook. This gave me a kind of inner inspiration and peace. Since then I am following and supporting the work of Maulana Wahiduddin Khan. Maulana Wahiduddin Khan was a mentor for me as well as for the world. He has taught me the real meaning of life. Through his books and videos, I have learnt many things, such as spiritual development, the art of life management, peace, right way of thinking, modesty and patience. He has rendered a great service in the form of Islamic literature. May Almighty Allah rest his soul in peace and grant us the strength to follow him and be a part of his Dawah mission. (Sami Khan, Quetta, 21st April, 2023)

وہ تاریخ سے جذبہ فخر حاصل کرنے کے بجائے دانش کشید کرتا ہے۔موجودہ ملکی اور سماجی حالات میں اس کتاب کا مطالعہ بہت سود مند ہے۔( محمد فاروق،لا ہور )

أعلان

سی پی ایس انٹرنیشنل، نئی دہلی کی جانب سے ہندستان کے دینی مدارس اور دیگر ملی وتعلیمی اداروں کومولانا وحید الدین خال صاحب کی کتابیں ہدیے میں بھیجی جار ہی ہیں۔ اس مقصد کے تحت ادارہ کی جانب سے مسٹر آصف خان مدارس میں جاتے ہیں، اور وہاں کی انتظامیہ سے اجازت حاصل کرتے ہیں۔ پھر ان مدارس کو کتابیں بھیجی جاتی ہیں۔ قارئین الرسالہ اور دوسرے خواتہ ش مند حضرات سے گزارش ہے کہ وہ آصف صاحب سے مندر جہ ذیل نمبر پر رابطہ قائم کرکے اس سلسلے میں ان کا تعاون فرمائیں۔ شکر یہ:

رابطنمبر: 91-99185785630+91-91

الرساله، شتمبر - اكتوبر 2023

# भविष्यवाणी योग्य चरित्र

क़ुरआन में पसंदीदा बन्दों की विशेषता यह बताई गई है कि वे अपने वादे को पूरा करने वाले लोग हैं, कि वे किसी से वादा कर लें तो उसे ज़रूर पूरा करते हैं. यह बिल्कुल वही नैतिक गुण है, जिसको हमने भविष्यवाणी के योग्य चरित्र (predictable character) कहा है.

जिस तरह लोहे के ऊपर किसी छत को खड़ा किया जाए तो पहले से यह यकीन होता है कि वह छत के बोझ को संभाल लेगा. इसी तरह जब एक इन्सान दूसरे इन्सान से कोई वादा करे तो पहले से यह विश्वास होना चाहिए कि वह ज़रूर उस वादे को पूरा करेगा, वह किसी हाल में भी उससे नहीं हटेगा.

इसी बात को एक हदीस में इस तरह बयान किया गया है कि मुनाफ़िक़ (कपटी झूठा, पाखंडी) आदमी की तीन निशानियां हैं— जब वह बात करे तो झूठ बोले, जब वह वादा करे तो उससे फिर जाए जब उसको अमानत सौंपी जाए तो वह अमानत में खयानत करे.

उपरोक्त तीनों बातें भविष्यवाणी के योग्य चरित्र के ख़िलाफ़ हैं. जब किसी इन्सान से बात की जाती है तो इस विश्वास पर की जाती है कि वह सही बात कहेगा, वह झूठ और ग़लत बयानी से काम नहीं लेगा. अब अगर वह सत्य के विपरीत बोलने लगे तो उसने पूर्वानुमान के विरुद्ध कार्य किया. इसी तरह जब किसी से वचन लिया जाता है तो इस विश्वास पर लिया जाता है कि वह इस वचन पर अडिंग रहेगा. अब अगर आदमी अपने वचन से फिर जाए या उसके विरुद्ध काम करने लगे तो उसने अपने बारे में पूर्वानुमान को पूरा नहीं किया. इसी तरह जब कोई अमानत (धरोहर) किसी को सौंपी जाती है तो इसी भरोसे पर सौंपी जाती है कि वह वक़्त पर इसे पूरी तरह लौटा देगा. अब अगर वह समय पर अमानत उसके हक़दार को न लौटाए तो इसका मतलब यह है कि वह भविष्यवाणी के योग्य (या विश्वसनीय) चरित्र का आदमी नहीं है. क़ायनात अपने भविष्यवाणी के योग्य चरित्र के कारण कामिल (सही प्रामाणिक और सम्पूर्ण) है. इसी तरह इन्सान भी उसी हालत में 'कामिल' हो सकता है जब वह भविष्यवाणी के योग्य चरित्र वाला बन जाए.

#### एक आज़माइश

क़ुरआन में बताया गया है कि अल्लाह ने किसी के सीने में दो दिल नहीं बनाए। (अल-अहज़ाब 4) इससे इन्सान की एक पैदाइशी कमज़ोरी मालूम होती है। वह कमज़ोरी यह है कि इन्सान एक वक़्त में दो चीज़ों पर ध्यान नहीं दे सकता। आदमी सिर्फ़ एक चीज़ को अपने ध्यान का केन्द्र बना सकता है। जब भी वह एक चीज़ पर फोकस ध्यान केन्द्र) करेगा तो दूसरी चीज़ें निश्चित रूप से उसके फोकस से बाहर (out of focus) हो जाएंगी।

इन्सान का यह गुण इन्सान के लिए एक बेहद नाजुक आज़माइश है। अपने हालात या अपनी रूचि के लिहाज़ से वह एक चीज़ को अपनाता है। 'एक दिल' वाले स्वभाव की वजह से उसे एक चीज़ सारी चीज़ नज़र आने लगती हैं। बाकी चीज़ें बाहरी तौर पर मौजूद होते हुए भी उसके लिए गैर-मौजूद हो जाती हैं। वह अपनी इस सोच में दृढ़ होता रहता है, यहां तक कि उसी एक चीज़ को वह सब से बड़ी चीज़ समझ लेता है, जिस पर शुरू में उसने अपनी नज़रों को जमाया था।

यह नाजुक और गंभीर स्थिति है, जिसमें हर इन्सान फंसा हुआ है। अपने प्राकृतिक स्वभाव की वजह से चूंकि दूसरी चीज़ें आदमी के फ़ोकस में नहीं होतीं इसलिए बाक़ी चीज़ों की हैसियत उसके लिए ऐसी हो जाती है जैसे उनकी कोई अहमियत नहीं, बल्कि शायद उनका कोई अस्तित्व ही नहीं।

इन्सान की इसी पैदायशी बनावट की वजह से इन्सान के अन्दर वह कमज़ोरी पैदा होती है, जिसके बारे में क़ुरआन में कहा गया है कि शैतान ने लोगों के लिए उनके कामों को उनकी नज़र में खूबसूरत बना दिया है (अन्-नहल 23)। इसी तरह क़ुरआन में है कि लोग नापसंदीदा काम में व्यस्त होते हैं और समझते हैं कि वे बहुत अच्छा काम कर रहे हैं (अल-कहफ़ 104)। दूसरी वजह है कि लोग दीन को टुकड़े-टुकड़े कर देते हैं और फिर अपने आप उसके एक हिस्से

को लेकर खुश होते हैं कि वे असली दीन को पकड़े हुए हैं (अर-रूम 32)। किसी इन्सान के लिए इस तरह की तबाहकुन स्थिति क्यों आती है? इसका कारण उसका यही स्वभाव है। वह जब एक बार किसी चीज़ को अपना लेता है तो इसके बाद ऐसा होता है कि उस एक चीज़ के अलावा दूसरी तमाम चीज़ें अपने आप उसके लिए ओझल (आउट ऑफ फ़ोकस) हो जाती हैं। वह मौजूद

होते हुए भी उसके अपने लिए ऐसी बन जाती हैं जैसे कि वे मौजूद ही न हों। अब आदमी की सारी दिलचस्पी उसकी अपनी अपनाई हुई चीज़ से हो जाती है। अपने विशिष्ट प्रनोविज्ञान के कारण वह इस बनावटी विश्वास में पड़ जाता है कि वह मामले का सिरा पकड़े हुए है। हालांकि उसके हाथ में सिर्फ़ एक ऐसा बेक़ीमत तिनका होता है, जो तूफ़ान के पहले ही झटके में उससे अलग हो जाए।

इसी लिए क़ुरआन में कहा गया है कि हर इन्सान अपने ढंग (तरीके) पर अमल करता है और अल्लाह ही बेहतर जानता है कि कौन शख्स ज़्यादा सही रास्ते पर है (बनी इसराईल 84)। इस आयत से यह बात मालूम होती है कि ऐसा हो सकता है कि एक शख़्स अपने निजी तौर-तरीक़े में अपने आपको पूरी तरह सच्चा समझे पर वह अल्लाह की नज़र में सच्चा न हो। ऐसे लोग आख़िरत में बेक़ीमत हो कर रह जाएंगे।

इन्सान की यह पैदायशी कमज़ोरी जिस तरह आम इन्सान के लिए घातक है उसी तरह वह मुस्लिम समाज के लोगों के लिए भी 'फ़ित्ना' है। इस आम आज़माइश के मामले में मुसलमान अपवाद नहीं। मुसलमानों के बीच भी ऐसा हो सकता है कि कुछ लोग दीन के एक पहलू को लेकर उसको अपने ध्यान का केन्द्र बना लें और फिर दीन के दूसरे तमाम तक़ाज़े उनके फ़ोकस से बाहर निकल जाएं। ऐसे लोगों का सारा ध्यान बस एक चीज़ पर जम कर रह जाएगा।

क़ुरआन और हदीस के मापदंड के मुताबिक वह अपने बनाए हुए दीन पर होंगे, पर अपने निजी ज़ेहन के लिहाज़ से वह यही समझेंगे कि वे सच्चाई पर हैं, क्योंकि उनका ज़ेहन उन्हें बता रहा होगा कि उन्होंने दीन के सबसे अहम हिस्से को पकड़ रखा है।

यह एक बेहद नाजुक आज़माइश है, जिसमें हर आदमी फंसा हुआ है। यही वह स्थिति है, जिसके बारे में क़ुरआन हरेक को चेतावनी दे रहा है- कहो, क्या मैं तुमको आगाह करूं कि अपने कर्मों के लिहाज़ से सबसे ज़्यादा घाटे में कौन हैं। वे लोग जिनकी कोशिश दुनिया की ज़िन्दगी में अकारथ हो गई। और वे समझते रहे कि वे बहुत अच्छा काम कर रहे हैं। (अल-कहफ़)।

इस इम्तिहान से बचने का एकमात्र ज़रिआ अपने आपको जांचना (आत्मविश्लेषण) है। यानी अपने स्वभाव को कसौटी न समझना, बल्कि क़ुरआन और सुन्नत को दीन की कसौटी बना कर अपने आपको उस पर जांचते रहना।

#### एक आयत

रज़ीन ने ज़ैद बिन असलम से रिवायत किया है। वह कहते हैं कि दूसरे ख़लीफ़ा हज़रत उमर बिन खत्ताब रज़ियल्लाहु अन्हु ने एक रोज़ पानी मांगा। उनके पास एक प्याले में पानी लाया गया, जिसमें शहद मिला हुआ था। हज़रत उमर ने कहा कि यह अच्छा है। मगर मुझे क़ुरआन की आयत (अल-अहकाफ़ 20) याद आती है जिसमें बताया गया है कि क़ियामत में कुछ लोगों से कहा जाएगा कि तुम अपनी अच्छी चीज़ें दुनिया में ले चुके। अब आख़िरत की अच्छी चीज़ों में तुम्हारा कोई हिस्सा नहीं। मुझे डर है कि यह वही न हो। हज़रत उमर ने कहा और प्याला पिए बग़ैर वापस कर दिया।

ऊपर वाली आयत के तहत अक्सर 'तफ़्सीरों में इस तरह के वाक़ियात दर्ज होते हैं। इससे कुछ लोगों ने यह असर ले लिया गोया दुनिया की अच्छी चीज़ों को इस्तेमाल करने का यक़ीनी मतलब है आख़िरत की अच्छी चीज़ों से वंचित हो जाना। मगर यह सही नहीं। हज़रत उमर का एक ख़ास मौके पर शहद का शर्बत न पीना महज़ शिद्दते-तास्सुर (तीव्र प्रभावशीलता) की वजह से था वह 'शरई हुक्म' के तौर पर न था, बल्कि तक़वा (संयम) के एहसास के तहत था।

हदीस में आया है कि कोई बन्दा उस वक़्त तक 'मुत्तक़ी' (संयमी) के दर्जे तक नहीं पहुंच सकता, जब तक उसका यह हाल न हो जाए कि वह (कभी कभी ऐसी चीज़ों को भी छोड़ दे, जिसमें हर्ज नहीं है, इस अन्देशे की वजह से कि शायद इसमें हर्ज हो।

हज़रत उमर के उस मामले को भी इसी हदीस के तहत देखना चाहिए। अगर दुनिया की अच्छी चीज़ों को ज़रूरी तौर पर क़ाबिले तर्क समझा जाए तो यह नज़रिया क़ुरआन की उन आयतों से टकरा जाएगा, जिनमें अच्छी और पाक चीज़ों को साफ़ तौर पर ईमान वालों के लिए जायज़ बताया गया है। यहां तक कि कहा गया है कि कहो, अल्लाह की 'ज़ीनत' (शोभा) को किसने हराम ठहराया है, जो उसने अपने बन्दों के लिए पैदा की हैं और खाने की तय्यब (पाक) चीज़ें। कहो कि वे दुनिया की ज़िन्दगी में भी ईमान वालों के लिए हैं और आख़िरत में तो वे ख़ास उन्हीं के लिए होंगी (अल-आराफ़ 32)।

### मानवीय गुण

क़ुरआन में मामूली लफ्ज़ी फ़र्क के साथ दो जगहों पर यह बात कही गई है कि अल्लाह किसी क़ौम की हालत को उस वक़्त तक नहीं बदलता जब तक कि वह उसको न बदल डाले जो उसके जी में है (अर रअद)।

इस ख़ुदाई सुन्नत से मालूम होता है कि किसी गिरोह के क़ौमी और इज्तिमाई हालात उसके वैयक्तिक हालात पर निर्भर हैं। इसको दूसरे लफ़्ज़ों में इस तरह कहा जा सकता है कि क़ौमी हैसियत का दारोमदार मानवीय गुणों पर है। किसी क़ौम के लोगों में इन्सानी या अख़्लाक़ी या नैतिक खूबियां जैसी होंगी, उसी के मुताबिक उसको दुनिया में सामूहिक मुक़ाम हासिल होगा, न उससे कम और न उससे ज़्यादा। इस मामले को समझने के लिए मौजूदा ज़माने की एक मिसाल लीजिए। यह बात सभी लोग मानते हैं कि जापान ने दूसरे विश्व युद्ध के बाद बहुत ग़ैरमामूली तरक्की की है। इस तरक्क़ी का एक खास राज़ उनकी एकता है। जापानी हर काम को एकजुट होकर करते हैं। एकता को आखिरी वक़्त तक बरकरार रखते हैं। इसकी वजह से उनकी ताक़त बहुत बढ़ जाती है। वे हर मामले में ग़ैरमामूली तौर पर कामयाब रहते हैं।

जापान की इस एकता का राज़ वहां के लोगों का वैयक्तिक स्वभाव है, जो तक़रीबन तमाम जापानियों के अन्दर पाया जाता है। प्रोफ़ेसर ची नकानी (Chie Nakane) की जापानी भाषा में एक किताब है, जिसका तर्जुमा अंग्रेजी में जापानी समाज (Japanese Society) के नाम से छपा है। इस किताब में जापानी प्रोफ़ेसर ने लिखा है कि जापानी का वैयक्तिक मिज़ाज यह होता है कि वह समझता है कि मैं किसी के मातहत हूं

I am under someone.

दूसरे लफ़्ज़ों में यह कि हर जापानी अधीनता-भाव में जीता है। इसलिए जब भी कोई सामूहिकता कायम होती है तो वह फ़ौरन उससे जुड़ जाता है। वह तन्ज़ीम यानी संगठन के नेता को फ़ौरन अपना नेता मान लेता है, क्योंकि वह पहले ही से यह माने हुए था कि मैं किसी के मातहत हूं — यह है जापानियों की उस एकता का राज़ जिसके नतीजे में उन्होंने मौजूदा ज़माने में अप्रत्याशित तरक्की की है।

अब मौजूदा ज़माने के मुसलमानों को देखिए। मुसलमानों का मामला जापानियों के बिल्कुल बरअक्स है। मसजिद से लेकर सियासत तक कोई मामला ऐसा नहीं, जिसमें मुसलमान मुत्तहिद या एक हों। मौजूदा मुसलमान दुनिया की सबसे ज़्यादा बरबाद क़ौम हैं, और इसकी सबसे बड़ी वजह बेशक उनमें इत्तिहाद और एकता का न होना है। इस 'बेइत्तिहादी' ने एक अरब इन्सानों की महान् क़ौम को दुनिया की सबसे कमज़ोर क़ौम बना दिया है। मौजूदा मुसलमानों की इस 'बेइत्तिहादी' का सबब क्या है? इसका सबब, दोबारा, उनके लोगों का वह ग़लत मिज़ाज है जो किसी भी इत्तिहाद की राह में एक स्थायी रुकावट बन गया है।

मौजूदा ज़माने में जब मुसलमान पस्ती, मग़लूबियत और पतन का शिकार हुए तो उनके रहनुमाओं की तश्ख़ीस (मर्ज़ की जांच) यह थी कि पश्चिम के प्रभाव में आ जाने से उनको पस्ती से दो-चार किया। इसलिए तमाम रहनुमाओं ने एक या दूसरी सूरत में यह किया कि इस्लाम को गर्वपूर्ण अन्दाज़ में पेश करना शुरू कर में दिया, ताकि उनके प्रभुत्व को ख़त्म कर सकें। इसका नतीजा यह है कि मुसलमानों की पूरी नस्ल गर्व और हाकिमियत (शासकत्व) के एहसास पर परवरिश पा कर उठी है। हर आदमी नज़रिए और आस्था के लिहाज़ से अपने अन्दर बरतरी और बढ़प्पन का जज़्बा लिए हुए है। क्योंकि यही जज़्बा उसके अन्दर उभारा गया था।

यह मानसिकता एकता की क़ातिल है। एकता उस वक़्त क़ायम होती है जबकि एक शख़्स को बड़ा बना कर बाक़ी तमाम लोग उसके मुक़ाबले में छोटे बनने पर राज़ी हो जाएं। मगर मुसलमानों की गर्व की मानसिकता इसमें रुकावट है। इसका नतीजा यह है कि अब हर आदमी सरदार बनना चाहता है। हर आदमी चाहता है कि उसकी बात चले। हर आदमी चाहता है कि हाकिमाना सीट पर बैठे। ऐसी हालत में एकता कायम होना मुमकिन नहीं। और मुसलमानों की यही वह मानसिकता है, जिसने आज उनके दरमयान किसी भी एकता को सरासर नामुमकिन बना दिया है।

मौजूदा ज़माने के मुसलमानों का अस्ल मसला सत्ता को खोना नहीं, बल्कि इन्सानी गुणों को खोना है। मौजूदा मुसलमान अपने रहनुमाओं और लीडरों की ग़लत रहनुमाई के नतीजे में ऊंचे मानवीय गुणों से खाली हो गए हैं। अब सबसे पहला ज़रूरी काम यह है कि मुसलमानों के अन्दर वे गुण पैदा किए जाएं जो आला इन्सानियत का निर्माण करते हैं। जब तक यह काम नहीं किया जाएगा मुसलमानों के हालात तब्दील नहीं हो सकते। कोई दूसरी कोशिश चाहे वह कितने ही बड़े पैमाने पर की जाए, मुसलमानों के लिए किसी नए भविष्य का निर्माण नहीं कर सकती।

# अनोखी विशेषता

क़ुरआन में बहुत विस्तार के साथ जन्नत का ज़िक्र किया गया है। उन सबका खुलासा इस संक्षिप्त आयत में है कि जन्नत में वह तमाम चीज़ें होंगी जिनको आदमी का जी चाहेगा और जिनसे उसकी आंखों को लज्ज़त हासिल होगी (अज्-जुखफ़ 71)।

इन्सान तमाम मालूम सृष्टि में एक अनोखी सृष्टि है, जो लज्ज़त (आनंद) चाहता है जो लज़्ज़त का बोध कर सकता है। इस अजीब इन्सान के लिए अल्लाह तआला ने यह बेहद अजीब संभावना रखी है कि उसके लिए श्रेष्ठतम लज्ज़तों से भरी हुई एक जन्नत बना दी, जहां वह हमेशा-हमेशा रह सके।

लज्ज़त (pleasure) की सृष्टि बेशक सृजनहार का एक हैरतनाक रचनात्मक करिश्मा है। एक इंजीनियर ख़ुदा की दी हुई अक़्ल और ख़ुदा की दी हुई चीज़ों को काम में लाकर मशीनी इन्सान (रोबोट) बनाता है। वह सारे इन्सानी काम करता है। पर किसी मशीनी इन्सान के अन्दर आनन्द बोध नहीं। कोई मशीन किसी भी चीज़ से आनंदित होना नहीं जानती। यह सिर्फ़ इन्सान है जो आनन्द और लज्ज़त का बोध करता है, जो अपनी पसंदीदा चीज़ों से आनंदित हो सकता है।

आनन्द या लज़्ज़त कोई सीमित चीज़ नहीं। यह एक निहायत व्यापक बल्कि असीमित अर्थ रखने वाला शब्द है। इन्सान सिर्फ़ खाने-पीने जैसी लज़्ज़तों ही से आनंदित नहीं होता, बल्कि हर स्तरीय चीज़ में उसके लिए लज़्ज़त है। मसलन एक कम्प्यूटर सौ हज़ार सवालों का निहायत सही जवाब देगा। मगर वह अपने काम पर खुश होना नहीं जानता। पर इन्सान जब एक सूक्ष्म काम करता है, जब वह एक मसले का निहायत उम्दा जवाब देता है तो उसकी रूह को बेपनाह खुशी हासिल होती है। यही बात दूसरे तमाम कामों के बारे में लागू होती है।

जन्नत में हर चीज़ अपने चरम स्तर पर होगी। जन्नत में जो आदमी दाख़िल किया जाएगा वह भी चरम स्तरीय शख़्सियत में ढाल कर दाखिल किया जाएगा। इसलिए जन्नत का हर काम असीमित आनन्द देने वाला बन जाएगा। वहां बोलना, छूना, देखना, सुनना, उठना, बैठना और चलना-फिरना हर क्रिया अपने अन्दर अनन्त, असीमित आनंन्द से भरी होगी।

## क़ुरआन और साइंस

1984 के आखिर में एक ख़बर कई अख़बारों में छपी। कनाडा के अख़बार सिटीज़न (22 नवम्बर 1984) ने उसकी सुर्ख़ी इस तरह लगाई: प्राचीन पवित्र किताब अपने वक़्त से सौ साल आगे।

नई दिल्ली के अख़बार टाइम्स ऑफ इंडिया में (10 दिसम्बर 1984) यह ख़बर इस सुर्ख़ी के साथ छपी:

क़ुरआन आधुनिक साइंस पर बाज़ी ले जाता है।

भ्रूण विज्ञान के एक विद्वान जिनका ताल्लुक़ कनाडा की टोरोंटो यूनिवर्सिटी से है, उन्होंने सऊदी अरब के कई सफर किए हैं, ताकि क़ुरआन की कुछ आयतों की व्याख्या करने में मदद करें। ये आयतें वे हैं जिनमें मानव-भ्रूण के विकास का ज़िक्र है।

यह डाक्टर कैथमूर हैं। इनकी खोजों से, जो टेस्ट ट्यूब बेबी की ईजाद करने वाले डाक्टर राबर्ट एडवर्ड्स से सम्बद्धता रखती हैं, ज़ाहिर होता है कि क़ुरआन की सम्बद्ध आयतें इन्सानी भ्रूण के क्रमिक विकास का निहायत सही बयान हैं। यह चीज़ वह है, जिसका ज़िक्र पश्चिमी विशेषज्ञों ने पहली बार 1940 में किया था और इस सिलसिले की ज़्यादातर तफ़सीलात सिर्फ़ पिछले पन्द्रह वर्षों में अमली तौर पर साबित की जा सकी हैं। डाक्टर मूर ने लिखा है कि 13 सौ साल पुराने क़ुरआन में भ्रूण विकास के बारे में इस क़दर दुरुस्त बयान मौजूद है कि मुसलमान यक़ीन कर सकते हैं कि वह ख़ुदा की तरफ़ से उतारी हुई किताब है।

यह सात वर्ष पहले की बात है, टोरांटो यूनिवर्सिटी के एक भ्रूण-वैज्ञानिक एक ग़ैरमामूली वैज्ञानिक अभियान पर सऊदी अरब गए। उनसे क़ुरआन की कुछ आयतों की व्याख्या में मदद चाही गई थी। यह डाक्टर कैथ मूर थे। पहली टेस्ट ट्यूब बेबी के आविष्कारक डा. एडवर्ड ने भी उनकी व्याख्याओं की पुष्टि कर दी थी। उन दिनों वैज्ञानिकों ने मुस्लिम 'उल्मा' को क़ुरआनी आयतों के बारे में अपनी खोज से हैरान कर दिया था। वही क़ुरआन जिसको मुसलमान तेरह सौ वर्ष से 'हिफ़्ज़' व 'तिलावत' करते चले आ रहे हैं।

जो उन्होंने खोज की थी वह यह थी कि क़ुरआन में मानव भ्रूण का जो नज़रिया बयान किया गया है वह अब एक निर्विवाद सच्चाई बन कर सामने आया है। और यह कि पश्चिमी खोजकर्ताओं को यह हक़ीक़त 1940 में पता चली और इस सिलसिले में ज़्यादातर मालूमात तो महज़ पिछले पन्द्रह वर्ष में सामने आई हैं। डाक्टर कीथ मूर टोरोंटो यूनिवर्सिटी के एम्ब्रियोलॉजी विभाग के चैयरमेन हैं। इन्सान की तख़्लीक़ और सृजन से ताल्लुक़ रखने वाली कुरआनी आयतों पर अपना ख़ास पेपर पेश करते हुए उन्होंने कहा:

"मुझे इस बात ने हैरत में डाल दिया, जब मुझे यह पता चला कि क़ुरआन ने सातवीं सदी ईस्वी में जो तथ्य पेश किए वे किस क़दर दुरुस्त और वैज्ञानिक सच्चाइयों से पूर्ण हैं और उनमें कितनी वैज्ञानिक सटीकता है।"

मुसलमानों की आस्था है कि क़ुरआन सातवीं सदी ईस्वी में ख़ुदा की तरफ़ से अपने पैग़म्बर हज़रत मुहम्मद सल्लल्लाहु अलैहि वसल्लम पर उतारा गया। उसके बाद उन्होंने इस्लाम दुनिया के सामने पेश किया। आज इस्लाम ईसाईयत के बाद दूसरा बड़ा मज़हब है। याद रहे कि डाक्टर मूर यूनाइटेड चर्च के मेम्बर और एक बड़े पादरी के बेटे हैं। वह अपनी आस्था पर संतुष्ट हैं और एक मुलाकात में बता चुके हैं कि इस्लाम कबूल करने का उनका कोई इरादा नहीं। डा. मूर कहते हैं कि मैंने बाइबिल के ओल्ड टेस्टामेंट और न्यू टेस्टामेंट का अध्ययन भी किया है, लेकिन कुरआनी आयतों से उनकी कोई समानता नज़र नहीं आई। भ्रूण विज्ञान पर उनकी दो किताबें हैं। और दुनिया की भाषाओं में उनके अनुवाद छप चुके हैं। डाक्टर मूर कहते हैं कि भ्रूण के शुरुआती 28 दिनों में विकास के बारे में कुरआनी आयतों ने जो के तथ्य बयान किए हैं वे इतने सही हैं कि इन्सानी अक्त को ताज्जुब में डाल देते हैं। डा. मूर को यक़ीन है: कुरआन की आयतें और पैग़म्बरे इस्लाम के कुछ कथन मज़हब और साइंस के बीच मुद्दतों की खाई को पाटने में मदद कर सकते हैं।

जब उनसे पूछा गया कि कहीं ऐसा तो नहीं कि कहीं अधकचरी चीर-फाड़ के नतीजे में यह मालूमात सामने आ गई हों, तो उन्होंने कहा कि इस चरण में भ्रूण का आकार एक मिली लीटर के दसवें हिस्से से ज़्यादा नहीं होता। यह इन्सानी आंख को एक छोटे से नुक्ते की शक्ल में नज़र आता है। इसकी शिनाख्त एक ताक़तवर सूक्ष्मदर्शी के बग़ैर मुमकिन नहीं और यह बात अपनी जगह साबित है कि सत्तरहवीं सदी ईस्वी से पहले सूक्ष्मदर्शी ईजाद नहीं हुई थी।

डाक्टर मूर ने जब अपनी तहक़ीक़ पेश की, उससे दो वर्ष पहले उन्हें जद्दा की शाह अब्दुल अज़ीज़ यूनिवर्सिटी ने बुलाया था। उनके अलावा डाक्टर राबर्ट एडवर्ड्स को भी बुलाया था। यह वही डाक्टर राबर्ट हैं, जिनके कैम्ब्रिज यूनिर्सिटी में किए गए प्रयोग की बदौलत पहले टेस्ट ट्यूब बच्चे की पैदाइश अमल में आई।

उनके अलावा डाक्टर टी.वी.एन. प्रसाद और डाक्टर मार्शल जान्सन भी आमंत्रित किए गए। डाक्टर मूर कहते हैं कि इस मौके पर होने वाली कान्फ्रेंस के उल्मा ने इन चारों विशेषज्ञों को क़ुरआन की बहुत सी आयतों के अंग्रेज़ी तर्जुमे पेश किए और उनसे राय मांगी कि क्या इनकी कोई वैज्ञानिक व्याख्या हो सकती है? एक आयत जो पेश की गई वह यह थी: ''वह तुम्हें तुम्हारी मांओं के पेटों में तीन-तीन अंधेरे पदों के अन्दर तुम्हें एक के बाद एक शक्ल देता चला जाता है।'' (अल-जुमर)

डा. मूर कहते हैं कि इन तीन अंधरों के बारे में साफ़ तौर पर कहा जा सकता है कि इनसे तात्पर्य पेट की दीवार, गर्भाशय का पर्दा और बच्चेदानी की अन्दरूनी झिल्ली है। एक दूसरी आयत में बताया गया है कि बाद में बूंद को खून के लोथड़े (मुज़ग़ा) में तब्दील कर दिया जाता है। अरबी में मुज़ग़ा का लफ़्ज़ जोंक के लिए आया है। डा. मूर और दूसरे विशेषज्ञों का ख़याल है कि अरब में पाई जाने वाली जोंक और 24 दिन के भ्रूण में हैरतअंगेज़ तौर पर समरूपता पाई जाती है। फिर यह कि इस चरण पर भ्रूण गर्भाशय की दीवार से जौंक की तरह लिपट जाता है।

आगे की एक आयत कहती है कि यह जोंकनुमा लोथड़ा बाद में चबाई हुई चीज़ की शक्ल इख़ितयार कर लेता है। इस चरण में भ्रूण की शक्ल को समझाने के लिए डा. मूर ने प्लास्टिक की एक छोटी-सी चीज़ तैयार की और फिर उसे अपने दांतों से चबाया और फिर उसे दिखाते हुए कहा कि 28 दिन के भ्रूण की शक्ल हूबहू ऐसी होती है और उस पर जो निशान पाए जाते हैं वे भी दांतों के निशानों जैसे होते हैं। इस आयत से यह भी मालूम होता है कि इस अवस्था में जिस्म के चंद ही अंगों की शनाख्त हो सकती है और हक़ीक़त भी यही है कि सिर्फ दिल और आंखों की पहचान मुमकिन होती है।

डा. मूर ने कहा कि क़ुरआन की आयतें कहती हैं कि तेज़ी से निकलने वाले वीर्य के एक बेहद छोटे हिस्से में जनन क्षमता रखने वाले शुक्राणु पाए जाते हैं। डा. मूर ने बताया कि जिस हक़ीक़त को स्पैलिनज़ैनी ने अठारहवीं सदी ईस्वी में पहचाना, जब उसने प्रयोगात्मक तरीके से साबित किया कि जब तक नर और मादा के प्रजनन तत्वों का आपसी मेल न हो तो जैवीय अस्तित्व प्रकट नहीं हो सकता। क़ुरआन ने इससे ग्यारह सदियों पहले 'मख़्तूत क़तरे' के बारे में बताया और कहा कि मर्द और औरत के 'नुत्फ़ों' के आपसी मिलाप से इन्सान की सृष्टि होती है।

# पैग़म्बर का तरीक़ा

इमाम मुस्लिम अपनी सहीह में कहते हैं कि मुझसे इब्ने अबी उमर ने कहा, उन से मर्वान फ़ज़ारी ने बयान किया, उनसे यज़ीद बिन कयसान ने, उनसे इब्ने अबी हाज़िम ने और उन से अबू हुरैरा ने कहा कि रसूलुल्लाह सल्लल्लाहु अलैहि वसल्लम से कहा गया कि आप मुश्रिकों के ख़िलाफ़ बदुआ करें। आपने फ़रमाया कि मुझको ला'नत करने वाला बना कर नहीं भेजा गया है, बल्कि मुझको रहमत बना कर भेजा गया है।

रसूलुल्लाह सल्लल्लाहु अलैहि वसल्लम पर और आपके सहाबियों और साथियों पर उनके दुश्मनों ने जो मुसीबतें डालीं और ज़ुल्म किया वह आज के ज़ुल्म और मुसीबत से बहुत ज़्यादा था। यहां तक कि मुक़द्दस सहाबा इन जुल्मों को देख कर कह उठे कि उनके ख़िलाफ़ बद्दुआ की जाए। मगर रसूलुल्लह सल्लल्लाहु अलैहि वसल्लम ने उनके ज़ेहन को सही किया। उन्होंने फ़रमाया कि हमारा काम दुनिया को ख़ुदा की रहमतों के साये में दाख़िल करना है न कि उनकी हलाकत और बरबादी का सामान करना।

यह रसूलुल्लह सल्लल्लाहु अलैहि वसल्लम की सुन्नत है। आपके ख़िलाफ़ लोगों ने ज़ुल्म किया, इसके बावजूद आपने उनके साथ ख़ैरख़्वाही की। लोगों ने आपके ऊपर मुसीबतें डालीं, इसके बावजूद आप उनके लिए अल्लाह तआला से दुआ करते रहे। रसूलुल्लह सल्लल्लाहु अलैहि वसल्लम के इसी आला और बेहतर सुलूक का नतीजा था कि आपको दुनिया में आलातरीन कामयाबी हासिल हुई। क़ौमें आपके आगे झुक गई। ज़ुल्म और सरकशी करने वाले आपके हाथ पर बैअत करके यानी आपसे दीक्षा लेकर आपके साथी और सहयोगी बन गए।

मुलसमानों को भी अपने पैग़म्बर के इसी नमूने पर अमल करना है। हमको दुनिया की क़ौमों का ख़ैरख़्वाह और उनकी भलाई चाहने वाला बनना है, चाहे वे हमारे साथ बदख़्वाही और बुराई करें। हमें लोगों के हक़ में हिदायत की दुआ करना है, चाहे वे हमारे साथ ज़ुल्म और ज़्यादती का मामला करें। हमें दूसरे से मुहब्बत करना है, चाहे हमें दूसरों की तरफ़ से नफ़रत, घृणा और वैर मिले।

यही पैग़म्बर का तरीक़ा है। और पैग़म्बर का तरीक़ा इख़्तियार करने के बाद ही मुसलमान ख़ुदा की उन नुसरतों और मदद के हक़दार बन सकते हैं जिनका वा'दा ख़ुदा ने अपने पैग़म्बर के ज़रिए उनके लिए किया है।

## अल्लाह की मदद

पैग़म्बरे इस्लाम सल्लल्लाहु अलैहि वसल्लम के ज़माने में और उसके बाद मुसलमानों को जो ग़ैरमामूली फत्हें हासिल हुई;ं उनकी वजहें बताते हुए इतिहासकारों ने बहुत कुछ लिखा है। *इन्सायक्लोपीडिया ब्रिटैनिका* (1984) में है:

At least three aspects of the contemporary situation of Byzantium and Persia account for the phenomenal ease with which the Arabs overcame their enemies; first, both empires, exhausted by wars, had demobilized before 632. (vol. 3. p. 557)

उस ज़माने की कुछ बेज़ैन्तीनी और ईरानी शहन्शाहियत के कम से कम तीन पहलू हैं, जो यह बताते हैं कि उनके ऊपर अरबों को इतनी आसानी से इतनी बड़ी कामयाबियां कैसे हासिल हुईं। उनमें से पहली वजह तो यह है कि दोनों शहन्शाहियतें आपस की जंग के नतीजे में इतनी बरबाद हो गई थीं कि वे 632 ई. से पहले ही फौजी एतिबार से ख़त्म हो चुकी थीं।

तारीख़ के लिहाज़ से इस बात में बहुत कम (आंशिक) सच्चाई है। क्योंकि यह हक़ीकत है कि दोनों शहन्शाहियतों ने ग़ैरमामूली फौजी ताक़त से मुसलमानों का मुक़ाबला किया। फिर भी यह सच है कि मुसलमानों के साथ मुक़ाबला होने से ठीक पहले दोनों शहन्शाहियतों में लम्बी खूनी जंग होना, इस्लाम के हक़ में सीधी ख़ुदाई मदद था। मौजूदा दुनिया में ख़ुदा की मदद अस्बाब के पर्दे में आती है। और रोम और ईरान की आपसी जंग की सूरत में अल्लाह तआला ने इस्लाम के दुश्मनों को इतना कमज़ोर कर दिया कि वे इस्लाम के लिए कोई ताक़तवर ख़तरा न बन सकें।

आज भी ख़ुदा की यह मदद ज़ाहिर हो सकती है, बशर्ते मुसलमान अपने अमल से उसका वही इस्तेहक़ाक़ (उपादेयता, पात्रता) साबित कर सकें जो पहले दौर के मुसलमानों ने अपने अमल से साबित किया था।

अल्लाह की मदद की बेशुमार सूरतें हैं। यह अल्लाह ही को मालूम है कि वह किस सूरत में किसके लिए अपनी मदद भेजेगा। फिर भी यह यक़ीनी है कि जो लोग अल्लाह पर सच्चा ईमान लाएं और उसकी मर्जी पर चलें, उनके हक़ में अल्लाह की मदद ज़रूर आती है, चाहे वह एक सूरत में आए या दूसरी सूरत में।

## कम पर राज़ी होना

रसूलुल्लाह सल्लल्लाहु अलैहि वसल्लम मदीना में थे। आपने ख़्वाब देखा कि अपने सहाबियों के साथ मक्का में दाखिल हुए। आपने वहां तवाफ़ (प्ररिक्रमा) और सअइ किया। क़ुर्बानी और सर मुंडाया। आपने अपना ख़्वाब सहाबियों को बताया तो वे बहुत ख़ुश हुए। उन्होंने समझा कि यह अल्लाह की तरफ़ से उमरा की बशारत (ख़ुशख़बरी) है।

आप और आपके सहाबी मक्का से 9 मील फ़ासिले हुदैबिया पंहुचे थे कि क़ुरैश ने आगे बढ़ कर आपको रोक दिया। और कहा कि हम आप लोगों को मक्का में दाख़िल होने नहीं देंगे। इसके बाद दोनों के दरमियान बातचीत शुरू हुई। आख़िकार यह तय हुआ कि रसूलुल्लाह सल्लल्लाहु अलैहि वसल्लम सहाबियों के साथ मदीना वापस चले जाएं। अलबत्ता अगले साल ख़ामोशी के साथ आकर उमरा कर सकते हैं। इस समझौते के मुताबिक़ आपने फ़ैसला किया कि उमरा न करें और हुदैबिया से वापस होकर मदीना चले जाएं। फिर भी क़ुर्बानी के जानवर आपके साथ मौजूद थे। आपने फ़रमाया कि हम तवाफ़ और सअइ नहीं कर सके फिर भी क़ुर्बानी और हल्क़ हम कर सकते हैं। उठो अपने जानवरों को ज़ब्ह करो और सर बाल मुंडा लो।

यह गोया कम पर राज़ी होना था। हांलाकि रसूलुल्लाह सल्लल्लाहु अलैहि वसल्लम के ख़्वाब की बिना पर लोगों को पूरा यक़ीन हो गया था कि मक्का में दाख़िल होंगे। तवाफ़ और सअइ करेंगे। और फिर क़ुर्बानी और हल्क़ करेंगे। मगर जब ऐसे हालात सामने आए कि तवाफ़ और सअइ बज़ाहिर नामुमकिन हो गया और सिर्फ़ क़ुर्बानी और हल्क़ मुमकिन रह गया तो उन्होंने मक्का में दाख़िल होने और तवाफ़ और सअइ करने का इरादा छोड़ दिया और क़ुर्बानी और हल्क़ पर राज़ी हो गए।

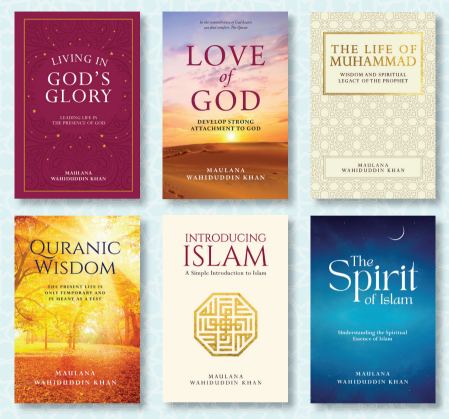
यही ज़िन्दगी का राज़ है। इस दुनिया में आदमी को कम पर राज़ी होना पड़ता है, उसके बाद वह ज़्यादा को पाता है। जो शख़्स पहले मरहले में कम पर राज़ी न हो वह न कम पाता और न ज़्यादा को। उसके हिस्से में जो चीज़ आती है वह सिर्फ़ यह कि वह निज़ाअ और झगड़े को छेड़ कर ग़ैर ज़रूरी तौर पर अपने को बरबाद करता है। और जब बरबाद होकर टकराव के क़ाबिल न रहे तो यह कह कर अपने दिल को तस्कीन देने की कोशिश करे कि मैं कामयाबी के बिल्कुल क़रीब पहुंच गया था, मगर दुश्मनों की साज़िश ने मुझको नाकाम बना दिया।

कम पर राज़ी होना भी रसूलुल्लाह सल्लल्लाहु अलैहि वसल्लम की सुन्नतों में से एक सुन्नत है।

### ख़ादिम की कोताहियों पर उसे माफ़ करना

अब्दुल्लाह विन उमर कहते हैं कि एक देहाती रसूलुल्लाह सल्लल्लाहु अलैहि वसल्लम के पास आया और आपसे पूछा, ''ऐख़ुदा के रसूल, मैं अपने ख़ादिम (सेवक) को कितनी बार माफ़ करूं?'' आपने फ़रमायाः सत्तर बार माफ़ करो (तिरमिज़ी, अबूदाऊद)

#### BOOKS FOR UNDERSTANDING THE SPIRITUAL ESSENCE OF ISLAM



These books provide the general reader with an accurate and comprehensive picture of Islam- the true religion of submission to God.



To order call: 8588822675 sales@goodwordbooks.com



www.goodwordbooks.com

Date of Posting 10th and 11th of advance monthPostal Regn. No. DL(S)-01/3130/2021-23Published on the 1st of every monthRNI 28822/76Posted at NDPSOLicenced to Post without Prepayment U (SE) 12/2021-23