Al-Risāla

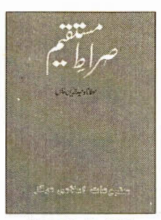
June 1998 • No. 259 • Rs. 8

جہاں معیاری عل ممکن نہ ہو و ہاں عملی طل پر راضی ہوجانا نرشس مندی کی سب سے زیادہ یقینی پہچان ہے داشس مندی کی سب سے زیادہ یقینی پہچان ہے

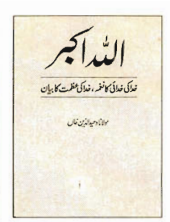




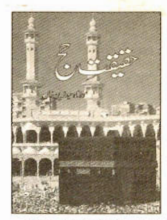
Size 22×14.5cm, 88 pages



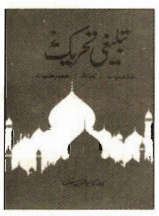
Size 22×14.5cm, 200 pages



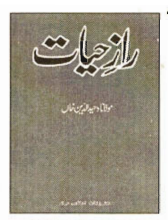
Size 22×14.5cm, 288 pages



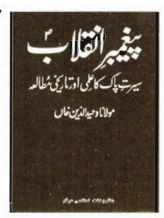
Size 22×14.5cm, 116 pages



Size 22×14.5cm, 96 pages



Size 22×14.5cm, 292 pages



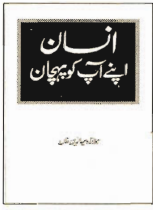
Size 22×14.5cm, 208 pages



Size 22×14.5cm, 264 pages



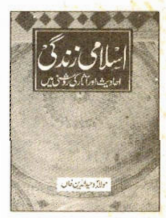
Size 22×14.5cm, 176 pages



Size 22×14.5cm, 24 pages



Size 22×14.5cm, 144 pages



Size 22×14.5cm, 160 pages

#### **AL-RISALA BOOK CENTRE**

1, Nizamuddin West Market, Near DESU, New Delhi-110 013 Tel. 4611128, 4611131 Fax 91-11-4697333 بِنْدَ بِنْ الْحَالِ الْحَالِ

|     | 1 2   |   |      | . ~  |
|-----|-------|---|------|------|
| 709 | شماره | 6 | 1991 | بون. |

|   |            | ، سماره ۲۵۹       | 1991         | 09.               |
|---|------------|-------------------|--------------|-------------------|
|   | ۲4         | مشكل مين آساني    | ~            | حكمرت كاسرحيتهمه  |
|   | ۲۸         | حکمرت کی بات      | ۵            | حالات کی رعابیت   |
|   | 19         | عذرتنبين          | ٦            | نظراندازكرنا      |
|   | ۳.         | قابل كردار اعتبار | 4            | كرائليرين كامسئله |
|   | ۱۲         | علم کی اہمیت      | ٨            | ا مستدام کب       |
|   | ٣٢         | ورست كلام         | 4            | فرصدتِ عمل        |
|   | ٣٣         | منصوبهبندعمل      | 1.           | تغييرمنكر         |
|   | مهاسل      | منفی سوچ ہنیں     | <del>}</del> | دوقسمى طرز فيكر   |
|   | 20         | فرمنی ارتقاء      | Ir           | فطرشت كانظام      |
|   | ٣٦         | نفع بختنى         | 11           | كائناتى كلجر      |
|   | ۲۷         | امب د کا نظام     | ١٨٠          | راسته تنگ نهبیں   |
|   | 71         | انس ومحبت         | 10           | تقرقه البش        |
|   | ٣٩         | حرورت را کرحرص    | 14           | كامياب تجارت      |
|   | ٠.         | زهد كامن ألمه     | 14           | انتظاركرنا        |
|   | ۱٦         | علم کی اہمیت 🌏 💰  | 11           | میاندروی          |
|   | 44         | حقيقت كى انميت    | 19           | استنيش تحوازم     |
| 1 | سوبهم      | كامسيابي كاراز    | ۲.           | صلح بہتر ہے       |
|   | لدلد       | علم کی طلاب       | ۲۱           | حجفوط شركاانتخاب  |
|   | 40         | نصيحت پذيري       | ۲۲           | درمسيان طريفة     |
|   | <b>/</b> 4 | دانشمندی          | ۲۳           | مينيم سے آغاز     |
|   | ۳۷         | انحبام كالحاظ     | 20           | حكمت عمل          |
|   | γ/Λ        | عقل من دكون       | ۲۵           | حكمرتِ حيات       |
|   |            |                   | 74           | مندائ نظام        |
|   |            |                   | •            | '                 |

# Al-Risāla

اردو، ہندی اور انگریزی ہیں سٹ انع ہونے والا اسلامی مرکز کا ترجمان

> زیرسسدرست **مولانا وحبدالدبین حا**ل صدراسلامی مرکز

#### Al-Risāla

1, Nizamuddin West Market, Near DVB Office, New Delhi-110013 Tel. 4611128, 4611131 Fax 4697333, 4647980 e-mail: risala.islamic@axcess.net.in website: http://www.alrisala.org

#### SUBSCRIPTION RATES

Single copy Rs. 8
One year Rs. 90. Two years Rs. 170.
Three years Rs. 250. Five years Rs. 400
Abroad: One year \$ 20/£10 (Air mail)

IPCI: ISLAMIC VISION
481, Coventry Road, Birmingham B10 0JS
Tel. 0121-773 0137, Fax: 0121-766 8577

MAKTABA AL-RISALA 1439 Ocean Ave., 4C Brooklyn New York NY 11230 Tel. 718-2583435

Printed and published by Saniyasnain Khan on behalf of The Islamic Centre, New Delhi. Printed at Nice Printing Press, Delhi.

### حكمت كاسرتيثمه

صدیت بین آیا ہے کہ پیمبراسلام ملی التر علیہ وسلم نے فرطایاکہ جب بھی کوئی بندہ دنیا سے بے رغبی افتیار کرتا ہے توخدا اس کے دل میں حکمت آگا دیتا ہے ۔ اور اس کی زبان پر حکمت جاری کردیتا ہے ۔ اور اس کو دنیا کا عیب اور اس کا مرض اور اس کا علاج دکھا دیتا ہے ، اور اس کو حفاظت کے ساتھ سلامتی کے گوئک پہنچا دیتا ہے (مازھد عبد، فی الدنیا اللّا النبت اللّه النبت الله النبت الله النبت الله النبت منها سالمًا فی قلب ، وانطق بھالسانہ ، و بَصَره عید بالدنیا و داؤھا و دواؤ ھا، واحد رجبه منها سالمًا الی دار السلامی البیہتی بحوال مشکاۃ المصابح ، صفح ۱۳۳۵

حکمت کیا ہے، حکمت دراصل حقیقت پسندی اور دور اندلیٹی کا دوسرا نام ہے یسٹی خص کا ذہنی ارتقار جب اس حد تک پہنچ جائے کہ وہ مسائل کا بے لاگ جائزہ لے سکے اور ان کے بارہ یں گہری بنیا دوں پر فیصلہ کرنے گئے تو اسی کا نام حکمت ہے۔

اس حکمت کاسرچیشمہ دنیا سے بے رغبتی ہے۔ کبھی ایسا ہوتا ہے کہ آدمی کے اوپر دنیا کی کسی چیز کی محبت اتنی غالب ان ہے کہ وہ اس کو باتوں کی حقیقت سمجھنے کے لیے اندھا بہرا بنا دبتی ہے۔ اسی طرح کبھی ایسا ہوتا ہے کہ دنیا کا کوئی تجربہ اس کو کچھ لوگوں کے معاملہ میں بغض کی نفسیات میں بنتل کر دبتا ہے۔ ایسا آدمی اینے بغض کی بنا پر اس قابل نہیں رہتا کہ وہ معاملہ کو اس کی اصل صورت میں دیکھ سکے۔

جو آدمی اس قسم کی نفسیات میں بمتلانہ ہووہ اس قابل ہو جا تا ہے کہ چیزوں کو ویساہی دیکھے جیسا کہ وہ ہیں - وہ ان سے بارے میں وہی رائے قائم کرسے جو از روئے حقیقت ہونا چا ہیں - ان سے منفا بلہیں وہ و ہی صبحے تربن روش اختیار کرنے جوحق اور انصاف کا تقاصا ہے -

زهدیا دنیاسے بے رغبی آدمی کو بے بناہ بنادیی ہے۔ ایسا آدمی عفلی اعتبار سے ایک ترقی
یافتہ انسان ہوتا ہے۔ اپنے مزاج کے اعتبار سے وہ حقیقت پیندہ و تا ہے اور اپنے اقدام کے
بار سے میں سنجیدہ اور محتاط - جو لوگ اس بلند کر دار کے حامل ہوں ان کے لیے یہی مفتدر ہے کہ
وہ دنیا میں بھی کامیا بہوں اور آخرت میں بھی کامیاب -

نصدترک دنیانهیں ، وہ ذہنی ارتقاء کا ذریعہ ہے۔

### حالات كى رعايت

رسول الترصلی الترعلیہ وسلم کو نبوت ملی تو آپ کو خداکی طرف سے حکم دیاگیا کہ ایک خداکی عبادت کرو اور خدا کے بیغام کو لوگوں تک بہنچاؤ ۔ مگر آپ نے اببانہیں کیا کہ فوراً کھیلے مقامات پر جائیں ، سب کے سامنے نماز پڑھیں یا بلند آواز سے لوگوں کو خدا کی طرف پر کارنا مشروع کر دیں ۔ اس کے برعکس آپ سنے ابست دائی چندسال تک جھپ کرنماز پڑھی اورانفرادی ملاقاتوں کے ذریع خفیراندازیں تبلیغ کی ۔

یہ حالات کی رعایت تھی۔ حالات کی رعایت اسلام کا ایک اہم اصول ہے۔ قرآن و حدیث میں کوئی حکم مطلق انداز میں دیاگیا ہو تب بھی یہ دیکھنا ہوگاکہ ہمارے حالات کے لحاظ سے اس کی تعمیل کا حکیما نظریت کیا ہے۔ حالات کے اعتبار سے جو قابلِ عمل صورت ہو اسی کے مطابق حکم کی تعمیل کی جاسے گئی۔ حالات کو نظرانداز کرتے ہوئے آزا دانہ انداز اخت بیار کرنا داسلام کا طریقہ ہے اور رنبی فیمبراسلام کی سنت ۔

اس طریقہ کو دوسہ نے الفاظیں فطری طریع ہی کہہ سکتے ہیں۔ اس دنیا ہیں کسی بھی معاملہ بیں بتیجہ خیز جدوجہدو ہی ہوسکتی ہے جس میں حالات کی پوری رعایت شامل ہو۔ حالات کی رعایت رنرکہ نا فطرت سے محرانا ہے اور فطرت سے محرانے کی تعلیم اسسلام میں نہیں دی گئی ہے۔

رسول الشرصلی الشرعلیہ وسلم نے اپنی پوری ۲۳ سال کی پیغیران مدت میں اسی طرح حالات کی رعایت سے کام کیا۔ آئندہ بھی آپ کے ماننے والوں کے لیے یہی صیحے طریقہ ہے کہ وہ جسس محول میں ہوں اس کو بخوبی سمجھ کر حالات کے مطابق ا بینے عمل کی مضور بربندی کریں ۔اس کے بغیرا تھیں فدا کی نصرت نہیں مل سکتی ۔

حالات کی ر عابیت ، دوسر کے نظوں میں فطرت کی رعابیت ہے۔ اس دنیا کے خالق نے جس قانون کے خت است کی رعابیت ہے۔ اس دنیا کو خالق نے جس قانون کے نتی دنیا کو بنایا ہے واس سے مطابقت کرنے کا نام حالات کی رعابیت ہے۔ یہ رعابیت کسی مقصد میں کامیا بی کے بلے لازی طور پر صروری ہے ، خواہ وہ مقصد دین سے تعلق رکھتا ہو یا دنیا سے ۔

### نظراندازكرنا

پیغمبراسلام کہ ہیں ۱۳ سال رہے۔ اس مدت میں وہ تقریب اروز از کعبہ ہیں جانے کھے۔ وہاں اس وقت ۳۶۰ بت رکھے ہوئے کئے۔ بیعربوں کے بختلف قبائل میں پوجے جانے والے بت کعبہ ہیں والے بت کعبہ ہیں والے بت کعبہ ہیں والے بت کعبہ ہیں المحاکم دیے سے ۔ مکہ کی مرکزیت قائم کرنے کے لیے اہل مکہ کے سرداروں نے بہتام بت کعبہ ہیں اکٹھاکم دیے کئے۔ رسول السّر صلی السّر علیہ وسلم روزانہ ان کو دیکھتے کئے مگر کی دور میں کبھی آپ نے ان کو تو طرنے یا چھنکنے کی کوئٹ شنہیں کی۔

اس سے اسلام کا ایک اہم اصول معلوم ہونا ہے۔ وہ بہ کہ وقت سے پہلے کو ن کام نہ چیرا جائے۔ مکی دور میں آپ نے ان بتوں کونظرانداز کیا۔ مگر بعد کوجب کم فتح ہوگیا تو آپ نے فوراً ان کونکال کر کعبہ کو ان مشرکانہ علامتوں سے پاک کر دیا۔

اسلام بیں اقدام کرنائجی ہے۔ مگراسی نے ساتھ آسسلام بیں نظراندازکرنائجی ہے۔ اقدام کے وقت اقدام کرناصروری ہے۔ مگراسی کے ساتھ بہ بھی انتہائی ضروری ہے کہ جہاں اقدام کاموقع مذہوں ہاسخت کے ساتھ نظرانداز کرنے کی پالیسی اختیاری جائے۔خواہ بظاہروہ کتنا ہی سنگین یا اثنتعال انگیز معالم محیوں نہ ہو۔

مال بین کسی مسئلا کو اعراض کے خانہ بین ڈالنامستقبل بین اس کے حل کا دروازہ کھولنا ہے۔ اور بے وقت اقدام کرنا مال اور شقبل دونوں بین حرف نقصان کا باعث ہوتا ہے۔ نظرانداز کرنے کی پالیسی دراصل انتظار کرنے کی پالیسی کا دور رانام ہے۔ نظرانداز کرنا ایک دانش مندانہ پالیسی ہے۔ نہ کہ کسی قسم کی بزدلی۔ نظرانداز کرنا ایک دانش مندانہ پالیسی ہے۔ نہ کہ کسی قسم کی بزدلی۔ نظام فطرت سے مطابقت ہے۔ اور نظرانداز نہ کرنا ، نظام فطرت کے خلاف جنگ ۔ کوئی شخص یا گروہ اتنا طاقت ور نہسیں کہ وہ فطرت سے لوکر کا میاب ہو سکے۔ اس دنیا بین ہر ایک سے یا مرف ایک راکت ہے۔ اور وہ نظام فطرت سے مطابقت رکھنا ہے۔ اس کے بیم مرف ایک راکت ہے۔ اور وہ نظام فطرت سے مطابقت رکھنا ہے۔ اس کے بیم مرف ایک راکت ہے۔ اور وہ نظام فطرت سے مطابقت رکھنا ہے۔ اس کے نظر موجودہ دنیا بین کسی کے لیے حقیق کا میا بی ممکن نہیں ۔ نظر انداز کرنا ہے میل نہیں ، نظر انداز کرنا ہاعمل انسان کا ایک اصول ہے۔

### كرائبرين كامسكه

کرائٹیرین (معیار) کامسکہ ہے حدا ہم مسکہ ہے۔ بیشتر نکری گراہیاں صرف اس لیے ہوتی ہیں کہ لوگوں کے ذہن میں کرائٹیرین واضح نہیں ہوتا۔ اکٹر ایسا ہوتا ہے کہ آدمی اپنے آپ کوشیحے سبحد رہا ہوتا ہے کہ اس کی وجربہ ہوتی ہے کہ وہ اپنے کوجا نجنے کے لیے غلط کرائٹیرین استعال کرتا ہے۔ اگر وہ اپنی بات کو درست کرائٹیرین پرجانچے تو وہ جان لے گاکہ اسس کی سوچ صد فی صد غلط ہے۔

مثال نے طور پرخلیفہ اول حفزت ابو بکرسٹنے جب حفزت عرفاروق پر کوامیرالمومٹین مقرر کیا تو بیشتر صحابہ اس رائے سے اتفاق نہر سکے۔ ان کاکہنا پر تفاکہ عمرا بک سخت گیرانسان ہیں اور سخت گیرانسان ہیں اور سخت گیرانسان کوامیرالمومئین نہیں ہونا چا ہیں۔ حصزت ابو بکرشنے اس کا جواب دیتے ہوئے کہا کہ بہ سیحے ہے کہ وہ سخت گیر ہیں مگر "سربر تاہ خیرہ من علانبیت ہ" ان کا اندران کے باہر سے بہتر ہے۔

اس سے معلوم ہواکہ جولوگ عمرفاروق کی امارت کے مخالف سے وہ اپنی رائے کے حق میں فلط کرائٹیرین استعمال کر رہے گئے۔ امیر کے لیے اصل کرائٹیرین یہ نہیں ہے کہ وہ سخت ہے یا نرم ۔ اس کے بجائے اصل کرائٹیرین یہ نہیں ہے کہ وہ سخت ہے یا نرم ۔ اس کے بجائے اصل کرائٹیرین یہ ہے کہ وہ نیک نیت ہو۔ وہ خداسے ڈر سنے والا ہو۔ وہ اپنے اندربصیرت کی صفات رکھتا ہو۔ وہ حق اور ناحق میں فرق کرنا جانتا ہو۔ صحیہ کرائٹیرین (معیار) کے اعتبار سے دیکھا جائے تومعلوم ہوگا کہ خلافت کے لیے حضرت عمرفاروق رہ کا انتخاب نہایت درست مضا۔ بجبوں کہ خلیفہ کی سب سے اہم صفت اس

حضرت عمرفاروی رہ کا اسخاب مہا بیت درست تھا۔ بیوں نہ سیفہ ی سلب ہے ہم مقات اس کا مدہر ہونا ہے ،اور بیصفت ان کے اندر بوری طرح موجود کفی - اسس کے بھکس اگر اکس معاملے کو غلط کرائیٹرین سے دیکھا جائے تو ایک شخص کے گاکہ خلافت کے لیے عمرفارون کا انتخاب درست رہ تفاکیوں کہ ان کے مزاج بیں بہت زیادہ سندت تھی - حالاں کہ برکرائیٹرین ہی اس

معاطے میں بجائے خود درست نہیں -

جیسا کام ہوویسی ہی اہلیت در کار ہوتی ہے۔

### امت مراكب

اسلامی شریعت کا ایک اہم اصول وہ ہے جس کوسدّالذرائع کہا جاتا ہے۔ بینی برائی پیدا ہونے والے اسباب کوروکنا۔ قرآن (الانعام ۱۰۸) کی ہدایت کے تحت علمار اسلام کا اتفاق ہے کہ اگر حالات ایسے ہوں کہ ایک جائز کام کوکرنے سے ایک زیا دہ بڑی برائی پیدا ہوتی ہوتولازم ہے کہ مسلمان ایسے جائز کام سے بازر ہیں:

إن المعت كَيْ عَن حَقِّ لَدإذ أَدى الى ضرب من عار البين على الماع للحكم الكريد المراب الماع للحكم القراك مراه)

اس سے معلوم ہواکہ کوئی اقدام صرف اس بنا پر سیجے نہیں ہوجاتا کہ بظا ہروہ حق کے نام پرکی جارہ ہے۔ اس طرح کے معاطع بیں یہ دیکھنا لازمی طور برضر وری ہے کہ اقدام کاعملی نتیجہ کیا نظے گا۔ جو اقدام عملاً منفی نتیجہ نظا ہر کر ہے۔ وہ ایک غیر مطلوب اقدام ہے ، خواہ نظری طور پر وہ کتنا ہی زیادہ مطلوب نظراً تا ہو۔

ایک شخص اسلام کے خلاف گستاخی کرے، لیکن حالات کے اعتبارسے یہ اندلیٹیہ ہوکہ اس کے خلاف کارروائی کرنا شدید تربرائی پیدا کرنے کاسبب بن جائے گا، توالیے موقع پر لازم ہوگا گرستاخی کے خلاف خاموشی کارویہ اختیار کیا جائے۔

ایکشخص آپ کو ایک جھوٹمانقصان بہنچائے، اور حالاًت بتاتے ہوں کہ اس کے خلاف جوابی کارروائی کرنے کا نتیجر بہ ہوگا کہ زیادہ بڑی برائ کاسا منا پیش آ جائے گا، تو ایسی حالت بیں جھوٹی برائ کو بر داشت کرلیا جائے گا تاکوزیا دہ بڑی برائ کو برداشت کرنے کی نوبت نہ آئے۔

ایک شخص علی الاعلان آب کے خلاف ہنگام کھر اکر ہے ، اور حالات کے اعتبار سے قینی نظراتا ہوکہ اگر آب نے جوابی کا رروائی کی توہنگام بڑھ کر جان و مال کی تباہی تک پہنچ جائے گا ، ایسی حالت میں صروری ہوگا کہ برشور کا رروائی کا جواب خاموش کا رروائی کے ذریعے دیاجائے تاکہ نقصان کو اس کی ابتدائی صدیر روکا جا سکے ۔۔۔۔ یہ اسلام کی حکمت ہے ۔اسلام کی ابتدائی صدیر روکا جا سکے ۔۔۔۔ یہ اسلام کی حکمت ہے ۔اسلام کا میں سے ایک حکمت ہے ۔اسلام کی ابتدائی صدیر روکا جا سکے ۔۔۔۔ یہ اسلام کی حکمت ہے۔اسلام کی ابتدائی صدیر روکا جا سکے ۔۔۔۔۔ یہ اسلام کی حکمت ہے۔اسلامی علی وہی ہے جس میں اس حکمت کو بوری طرح ملحوظ رکھا گیا ہو۔

#### فرصت عمل

جب بھی زیادہ لوگ ساتھ مل کرزندگی گزاریں گے توان کے درمیان شکایت اوراختلاف کے واقعات بھی صرور پیدا ہوں گے۔ اسبا ایک گھر کے اندر ہوگا ، سماج کے اندر ہوگا ، پور ب ملک میں ہوگا ، اور اسی طرح بین اقوا می زندگی میں بھی ہوگا ۔ انسان خواہ جس سطح پر بھی ایک دوسر بے سے ملیں اور تعلقات قائم کریں ، ان کے درمیان نا خوش گوار واقعات کا بیش آ نابالکل لازی ہے۔
اسی عالت میں کیا کیا جائے ، ممالرنس اسی سوال کا جواب ہے ۔ ایسی عالت میں ایک شخص دوسر ہے گروہ کے ساتھ رواداری اور برداشت کا معالم دوسر ہے شخص کے ساتھ رواداری اور برداشت کا معالم کرے ۔ مل جل کرزندگی گزار نے اور مل جل کرتر تی کرنے کہ یہی واحد قابل عمل صورت ہے ۔ اسس اسپرٹ کے بنے رانسانی تمدن کی تعمیرا ور اس کی ترقی ممکن نہیں ۔

مالرنس کوئی انفعالی رور نہیں ۔ بعنی اس کامطلب یہ نہیں کہ آدمی کے لیے زیادہ بہر چوائس لینے کاموقع تھا اور اس نے کمتر چوائس کواختیار کرلیا ۔ حقیقت یہ ہے کہ موجودہ دنیا ہیں اسس کے سواکوئی اور چوائس ہمار سے لیے مکن ہی نہیں ۔ ٹمالزسس ہماری ایک پریکٹیکل فنرورت ہے زکر انفعالی بسیائی ۔

ٹالرنس کاطریقے ہم کو فرصت عمل دیتا ہے۔ اس کی وجہ سے یہ ممکن ہوتا ہے کہ ہم ناموا فق حالات سے ایڈ جسٹ کر کے اپنی زندگی کا سفر جاری رکھیں۔ اس کے برعکس اگر ہم ٹالرنس کو چھوڑ دیں اور جو چیز بھی ہم کو ناموا فق نظر آئے اس سے رطنے لگیں تو اس کا نیتجہ صرف یہ ہم کو ناموا فق نظر آئے اس سے رطنے لگیں تو اس کا نیتجہ صرف یہ ہوگا کہ ہم ایک چیز کو "برائی "کے نام سے حتم کریں گے ، صرف اس لیے کہ اس کے بعد ایک اور شدید تربرائی ہیں اپنے کو مبتلا کرلیں۔

### تغيرب

حدیث میں آیا ہے کہ رسول الٹر صلی الٹر علیہ وسلم نے فرمایا کہ: من رائی من مدے مدے فلی فلیفیرہ ہیدہ ہ (میح البخاری) بعنی تم میں سے جوشخص منکر کو دیکھے تو وہ اسے اپنے ہا تھے ہدل دیے اب ایک اور حدیث دیکھے ۔ رسول الٹر صلی الٹر علیہ وسلم نے حضرت عاکش سے فرمایا کہ قریش نے جب کعبہ کی دوبارہ تعمیر کی تواسخوں نے اس کو ابراہی بنیا دسے گھٹا کر بنایا ۔ حضرت عاکش سنے کہا کہ اب السرے رسول اکب اس کو ابراہی بنیا دکی طرف کیوں نہیں لوٹما دیتے ۔ اب نے فرمایا کہ اگر قریش ابھی نے کہا کہ مسلمان نہ ہوئے ہوتے تو میں ایسا کر دیتا (فتح الباری ۱۳/۳ ۵)

ان دونوں حدیثوں کا تقابلی مطالعہ کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ تغییر ننگر کا حکم مطلق معنوں ہیں نہیں ہے کہ تغییر ننگر کا حکم مطلق معنوں ہیں نہیں ہے بلکہ وہ ایک مقید حکم ہے۔ اگر وہ کوئی مطلق حکم ہوتا تورسول الٹرصلی الٹرعلیہ وسلم حزور ایسا کرتے کہ مشرکین کم شرکین کم شرکین کم شرکین کم شرکین کم شرکین کا بتدائی اساس برکھ اکرتے ۔ ابراہیم کی ابتدائی اساس برکھ اکرتے ۔

اس تقابلی مطالعہ سے یہ کھی معلوم ہوتا ہے کہ تغییر منکر میں صرف "استطاعت" ہی کی سترط نہیں ہے بلکہ حکمت کی مشرط نہیں ہے بلکہ حکمت کی مشرط کہ ہوئے کے مرکے بعدرسول الدّ صلی اللّٰہ علیہ وسلم عرب کے حکم ال ہو چکے سکتھ ۔ آ ہے کو یہ استطاعت ماصل ہو چکی کئی کہ آ ہے کعبہ کو ڈھاکر اسے ابرا ہی بنیا دیرتعمیر کر دہیں ۔ مگر آ ہے نے استطاعت سے با وجو دایسا نہیں کیا ، کیوں کہ ، حدیث سے الفاظ میں ،ایساکر ناحکم ت سے خلاف ہوتا۔

تغیر منکرے حکم کا یہ طلاب نہیں ہے کہ آدمی جب سی منکر کو دیکھے تو فوراً اس کے خلاف اقدام سروع کر دے ۔ اجتماعی زندگی میں کوئی اقدام صرف برائ کود کھے کرنہیں کیا جاتا ہا بلکہ حالات کو دیکھے کرکیا جاتا ہے ۔ مومن پر لازم ہے کہ جب وہ سی منکر کو دیکھے تو اس کے خلاف اقدام سے پہلے یہ سوچے کہ میرے اندر اس کی حقبقی استطاعت ہے یا نہیں ، اور اگر بظاہر استطاعت ہوتہ بھی ایسا کرنا حکمت کی دوگونہ شرط کا لحاظ کے بغیر تغیر منکر کے لیے اسمنا فساد ہے منکر اسلامی حکم کی تعمیل ۔

فساد ہے مذکہ اسلامی حکم کی تعمیل ۔

### دوشمی طرز میکر

بلیویں صدی کے نصف اول میں کمیونسٹ دنیا کا عام طرز و نکریے تقا کہ جو ہمارے ساتھ نہیں وہ ہمارا دشمن ہے۔ اس طرز و نکر کو نفسیا ست کی اصطلاح بیں دو تسمی طرز و نکر اساتھ نہیں وہ ہمارا دشمن ہے۔ اس طرز فکر ہلاکت خیزی کی عد تک غلط ہے جنانچہ تقریبًا بیجاس سال تک نمام کمیونسٹ اس حاقت میں مبتلار ہے کہ جہاں انفیں اقتدار حاصل نفا وہاں وہ ہر غیرسائقی کو تہر تین کرنے رہے۔ سابق سو ویت یونین بیں انفوں نے ۲۵ ملین انسانوں کو ذریح کر ڈوالا فیرسائق کو تہر نے دی کر ندگیاں تباہ کر دیں۔

اس کے علاوہ جن ملکوں میں انھیں اقتدار حاصل نہ تھا وہاں انھوں نے اپنے غیرسائقیوں کے خلاف لا متنا ہی قسم کی لفظی جنگ چھیردی۔ تمام غیرسائقیوں پر حجو دلٹی تنقید برب کرنا، ان کی کر دارکتی کرنا، ان کے خلاف جھوٹنا لٹریچر حجا بنا، ان کے خلاف ہرالزام کو اپنا حق سمجھ لینا، یہ ان کاشیوہ بن گیا۔اس راہ میں انھوں نے اپنی بہترین صلاحبت اور بہترین اٹانڈ کوضا کئے کر دیا۔

یہ طرز فکرسراسر غیر فطری ہے۔ تجربہ بتا ہے کہ انسان کی سوچ میں تبدیلی ہونی رہتی ہے۔ آج وہ ایک ڈھنگ پرسوچنا ہے اور کل وہ دوسر ہے ڈھنگ پرسوچنے لگتا ہے۔معلومات میں اضافراور نئے دلائل سے واقفیت، اکسس طرح کے اسباب آدمی کے ذہن کو ہمیشہ بدلتے رہتے ہیں۔ انسان کوئی جامد اسٹیجو نہیں ہے۔وہ ایک زندہ ہستی ہے۔وہ باربار خارجی انٹرات کو قبول کرتا ہے۔

### فطرت كانظا

کامیا بی نام ہے خدا سے مقرر کے ہوئے فطری نظام سے مطابقت کرنے گا۔۔۔۔ یہی ایک لفظ میں زندگی کارازہے۔ خواہ وہ فردی زندگی کامعالم ہویاسماج اور ریاست کامعالم۔ یہ دنیا جس میں ہم اپنے آپ کو پاتے ہیں وہ ہم نےخود نہیں بنائی ہے۔اور نداکس کو بنانے والے نے ہمار ہے مشورہ کے مطابق اس کو بنایا ہے۔ یہ دنیا کچرمحکم اصولوں پربنائی گئ ہے۔ اور بنانے والے نے ہمار ہے تحت جل رہی ہے ، اور اسی طرح وہ ہمیشہ جلتی رہے گی۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ دنیا میں ہماری حیثیت تانوی ہے۔ ہمیں یک طرفہ طور پر دنیا کے نظام سے موا فقت کرنا ہے۔ موا فقت نکر نے کی صورت میں ،نقصان انجا نے والا فریق ہے۔ ہموں کے رنگ بقیہ دنیا۔

ایک کسان آ پنے کھیت سے اسی وقت ہری بھری فصل حاصل کرتا ہے جب کہ وہ فطرت کے مقرد کیے ہوئے قانون زراعت کی کامل بیا بندی کرتا ہے۔ اسی طرح ایک انجینیراسی وقت کوئی کمنیکل کارنامہ انجام دیتا ہے جب کہ وہ فزکس اور کیمسٹری کے قوانین فطرت کو پوری طرح استعمال کرسے۔ وغیرہ۔

مسکت ہے معاملہ انسانی دنیاکا ہے۔ انسانی دنیا کے لیے بھی اسی طرح فطرت کے مقرر توانین ہیں۔ یہاں بھی کوئی کامیا بی صرف اس فردیا قوم کے لیے مقدر ہے جو ان اصولوں کی پابسندی کریے ، جو فطرت نے پیٹی طور پر اس کے لیے قائم کر دیا ہے ۔ کوئی بھی انسان اس پرقاد رنہیں ہے کہ وہ فطرت کے قانون کو نظر انداز کر کے اس دنسیا میں اپنے لیے ایک کا میاب زندگی کی تشکیل کرسکے ۔ فطرت کے نقشہ میں جو چیز محنت سے ملتی ہواس کو ہم رعابیت کے ذریعہ حاصل نہیں کرسکتے ، جو چیز صبر کا نبوت دے کر ملتی ہواس کو ہم جیلانا امن کی طاقت کے ساتھ مقدر کیا گیا ہے اس کو ہم تشدد کی طاقت کے ذریعہ حاصل نہیں کرسکتے ۔ جو چیب زندر ترج کے ذریعہ ملنے والی ہواس کو ہم جیلانگ کے ذریعہ حاصل نہیں کرسکتے ۔

## كائناتى كلجر

میل ملاب کوئی سادہ بات نہیں۔ وہ ہرقیم کی انسانی ترقی کا زینہ ہے۔جس ہماجیں لوگوں کے درمیان ملنا جلنا مزہو وہاں ہرایک محدود ہوکررہ جائے گا۔کوئی بھی شخص یا گروہ زیادہ کا کے برصفے میں کامیا بہیں ہوگا۔

میل طاب (interaction) فطرت کا قانون ہے۔ وہ ساری کا گنات ہیں ہرطوف جاری ہے۔ درخت ایک دوسرے سے نہیں مل سکتے توخدان ان کے درسیان ہوائیں چلادیں جس کے ذریعہ وہ ایک دوسرے سے بہت ہیں۔ فلا کے سار سے ایک دوسرے سے بہت دورہیں، ان کا پیس میں جسمانی طور پر ملنا ممکن نہیں ، خدانے انفیس روشنی دے دی ۔ چنانچہ وہ روشنی کے ذریعہ ایک دوسرے سے مربوط ہوجاتے ہیں۔ پہاڑی چوٹیوں سے جاری ہونے والے چشے سمندر سے بہت دور کتے مگر خدانے ان کے لیے بہاؤی صورت پیدا کردی۔ اس طرح یہ چشے دریا ولیں بہتے ہوئے سمندر میں جاکر مل جاتے ہیں۔

میل طاپ ایک بونیورسل کلیجر (کائناتی طریقہ) ہے۔ یہی یونیورسل کلیجرانسان کو بھی اختبار کرنا ہے۔جس طرح بقیہ کائنات کا نظام درست طور پر باہمی ہم آہنگی کے ذریعہ چل رہا ہے، مخبیک اسی طرح انسانی زندگی کا نظام بھی درست طور پر اس وقت چل سکتا ہے جب کہ انسان بھی اس کائناتی کلیج کو اختیار کر ہے (آل عمران ۸۳)

دوانسان یا زیادہ انسان جب باہم طنے ہیں تویہ پھروں کا باہم ملنا نہیں ہوتا۔ بلکہ یہ ایسی مخلوق کا ملنا ہوتا ہے جس کے اندر دل اور دماغ والی صلاحیتیں موجود ہیں۔ اس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ انسانوں کا آبس میں ملنا جلنا مختلف قسم کے عظیم فائدوں کا سبب بن جاتا ہے۔ اس طرح باہمی مجست بڑھتی ہے۔ یہ کمل ذہنی ارتفتاء میں مددگار بنتا ہے۔ لوگ ایک دوسر سے کے تجربات سے نئی نئی باتیں سکھتے ہیں۔ ہرمند دانسانیت کے جموی خزانے میں حصر داربن جاتا ہے۔ یہ میں بالی سکھتے ہیں۔ ہرمند دانسانیت کے جموی خزانے میں حصر داربن جاتا ہے۔ یہ میں بالی سکھتے ہیں۔ ہرمند دانسانیت کے جموی خزانے میں حصر داربن جاتا ہے۔ یہ میں بالی سکھتے ہیں۔ ہرمند دانسانیت کے جموی خزانے میں حصر داربن جاتا ہے۔ یہ میں بالی سکھ سلوک نہیں۔ وسیع ترمعنیٰ میں ، وہ زندگی کی ایک عظیم تر حکمت ہے۔

### راسته تنگ نهبیس

فتح کرے بعدرسول الٹرصلی الٹرعلیہ وسلم اپنے ساتھیوں کے ہمراہ کرسے طائف جارہے سے ۔ درمیان میں ایک پہاڑی راستہ طاجوبظا ہر تنگ تھا۔ وہاں ہمنچ کر آپ نے لوگوں سے پوچھا کہ اس راستہ کا نام کیا ہے ، لوگوں نے بتایا کہ اس کو تنگ راستہ کہا جاتا ہے۔ آپ نے منسر مایا کہ اس کر نہیں ، بلکہ یہ آسان راستہ ہے (جل ھی الیسی )

اس کامطلب بہ تفاکر یہ جی کے بلور واقعہ براستہ تنگ ہے۔اگر ہم پھیل کراس ہیں جانا چا ہیں تو ہم نہیں جاسکیں گے لیکن ہم اس طرح اس کو آسان بنا سکتے ہیں کہ ہم سٹ کر قطار کی صورت ہیں راستہ کی نئی ہمار ہے لیے رکا وط نہیں بننے گا۔ مسورت ہیں اس سے گزریں۔ ایسی صورت ہیں راستہ کی نئی ہمار سے لیے رکا وط نہیں بننے گا۔ اس سے معلوم ہواکہ پینمبرانز نگاہ یہ ہے کہ تنگی کو بھی کشا دگی کے روپ میں دیکھاجائے۔ تنگی ہیں بھی کشا دگی کا راز دریا فت کیا جائے وائے منفی باتوں میں بھی تنبت بہلو تلاش کر لیے جائیں۔ تنگی ہیں بھی کشا دگی کا راز دریا فت کیا جائے وائی ہرحال میں جی تنبی بزات نو د تنگی ہے۔ راستہ کی چٹان ہرحال میں چٹان ہی رہتی ہے۔ جوفرق ہے وہ خو د تنگی یا چٹان میں نہیں ہے بلداس میں ہے کہ جب کوئی تنگ راسنہ سامنے آجائے یا چٹان حائل ہو تو اس وقت طریق عمل کیا اختیار کرنا چا ہیے۔

ایک طربیۃ براہ را سُت معت ابلہ کا ہے اور دوسراا عراض کا۔ براہ راست معت بلہ میں تنگی اور چٹان برستور تنگی اور چٹان سنے رہتے ہیں مگر اعراض کا طربیۃ ان کے وجو د کوعم لی طور پر غیرمو ٹرینا دیتا ہے ۔

جب بھی ایسا ہوکہ آپ کے سفریں کوئی رکا وقے پیش آجائے تواس سے کمرانے پر اپنا ذہن نہ لگائیے بلکہ یہ سوچے کہ رکا وٹ کو نظرانداز کرے آپ کون ساایسامل پاسکتے ہیں جس کے بعدر کا وٹ اپنی جگہ باقی رہتے ہوئے بھی آپ کے لیے ایک فیر موجود چیز بن جائے ۔
حقیقت یہ ہے کہ ہر راکستہ تنگ ہی ہوتا ہے ۔ تسنگی اور کتا دگی دوفول اصافی چسپ زیں ہیں۔ حقیقی چیپ زمرف ایک ہے اور وہ تدبیر ہے۔ اور تدبیر کھل طور بر اور ہمیشہ مسافر کے بس میں ہوتی ہے۔

### تفرد ایش

رسول السُّر سلی السُّر علیہ وسلم کے مدنی دور ہیں ایک جنگ وہ بیش آئی جس کو جنگ مؤرۃ کہا جاتا ہے۔ یہ جنگ شام کی سرحد پر رومیوں اور ان کے حلیفوں کے مقابلہ میں ہوئی تھی۔ اس کے آفاز ہی ہیں صحابہ کی ایک تعداد شہید ہوگئ ۔ اس کے بعد لوگوں نے حصرت خالد بن الولید کو سردار بنایا ۔ حضرت خالد شنے جائزہ لیا تومعلوم ہوا کہ دونوں فریقوں کے درمیان تعداد کے اعتبار سے ناقابل عبور حد تک فرق یا یا جاتا ہے۔ جنانچہ وہ حکمت کے ساتھ پہیچے ہے ہے اور مزید لراہے ۔ بغر مدینے واپس آگئے۔

اس وقت مسلمانوں کی ایک قابل لی ظاتعداد اس فیصلہ سے اتفاق نہیں کرتی تھی۔وہ لوگ سیم حصے سے کر میں مقابلہ اور بسپائی کی سیم حصے سے کہ رہمقا بلہ کو جھوٹر کر بسپائی کا طریقہ اختیار کرنا ہے اور جب انتخاب مقابلہ اور بسپائی کی دو حالتوں سے درمیان ہو تومسلمان کو چاہیے کہ وہ مقابلہ کا طریقہ اختیار کریے رہیائی کا۔

یه معاملہ جب رسول الٹر صلی الٹر علیہ وسلم کے سامنے پیش ہوا تو آپ نے مطرت خالہ ہے کے حق میں رائے دی - آپ نے جو کچھ فرمایا ، اس کامطلب یہ تفاکہ تم لوگ صرف دو حالتوں کے در میان سوپ رہے ہو ۔ مقابلہ یا بیب بی مگریہاں ایک تیسری حالت بھی ہے اور وہ ہے بے فائدہ مقابلہ کے میدان سے ہمٹ کر مزید تیاری کے میدان میں واپس آجانا اور اپنے آپ کو اس قابل بنا ناکہ آئن ندہ زیادہ موٹر انداز میں فریق مخالف کے چیلنج کا جواب دیا جاسکے - اور خالد نے اسی تیسری حالت کا انتخاب کیا ہے ۔

اس واقعہ سے معلوم ہوتا ہے کاکٹر عالت ہیں لوگ سیاہ اور سفید کے درمیان سوچتے ہیں۔ وہ سمحے نہیں پاتے کہ ظاہری دو عالتوں کے علاوہ وہاں ایک تیسری عالت بھی موجود ہے جو زبادہ مفید اور موٹر ہے۔ اس تیسری عالت کا نام مقرفہ آپشن ہے اور مذکورہ سنت رسول سے معلوم ہوتا ہے کہ عقرفہ آپشن کا طریقہ عین اکسلام کا طریقہ ہے ۔۔۔۔ پہلا اور دوسرا آپشن کھلے طور پر موجود ہوتا ہے اس یا ہے شخص اس کو جان لیتا ہے۔ مگر تمیسرا آپشن جو زیادہ بہتر آپشن ہے وہ ہمیشہ جھپا ہوا ہوتا ہے اس لیے شخص اس کو وہ ہی جمعتا ہے جوعمل والا ہے۔

#### كامياب تجارت

صہدیث رومی ابک صحابی سے - ہجرت کے موقع پروہ کہ سے مدینہ جانے گئے توان کے پاس کچھ مونے کا سکۃ ( دینار ) تھا۔ وہ باہر نکلے تو کہ کے کچھ نوجوان انفیں سلے ۔ بات چیت کے بعد انفین معا ملہ کا اندازہ ہوا تو انفوں نے کہا کہ ہم تم کوسونا لے کر مدینہ نہ ہیں جانے دیں گے۔ صہیب رومی شنے کہا کہ ہیں تم کو یہ مونا دے دوں تو کیا تم مجھ کو یہاں سے جا سنے دو گے۔ انکفوں نے کہا کہ ہاں صہیب رومی نے فوراً سونا نکال کر انفین دے دیا اور مدین روانہ ہوگئے۔

وہ مدینہ پہنچے توسب سے پہلے انھوں نے رسول الٹر صلی الٹر علیہ وسلم سے ملاقات کی اور مکہ میں پیش آنے والایہ واقعہ آپ کو بتایا - آپ نے اس کوسن کرفٹ رمایا کہ اسے مہیت ، تمہاری تجارت کا میاب رہی -

اس واقعہ سے رسول الٹرصلی الٹرعلیہ وسلم کی ایک اہم سنت معلوم ہوتی ہے۔ وہ یہ کہ اُگرکسی سے نزاع کی صورت پیدا ہوجائے اور کچھ مادی نقصان اٹھاکرنزاع ختم ہوسے تی ہوتو مادی نقصان برداشت کرتے ہوئے فوراً نزاع کوختم کر دیا جائے۔

بیطریقه بنظام رنقصان کاطریقة دکھائی دیتا ہے۔مگر حقیقة ؓ وہ زبر دست نفع کاطریقہ ہے۔اس میں آدمی مقورٹری چیز دیے کر زیادہ بڑی چیز پالیتا ہے۔

مذکوره واقعه بیں ایک طرف چند دینار سکفے آور دوسری طرف ایک انسان کا اپنا وجود - انسان کا پنا وجو دہم حال چند دینار سے بہرت زیا دہ قیمتی ہے - اس لیے چند دینار دیے کر اگر ایک انسان کی زندگی محفوظ ہوجائے تو یہ نفع کی تجارت ہے نہ کہ گھاٹے کی تجارت ۔

نزاع کوجاری رکھنے کا پرنتیجہ ہوتا ہے کہ پیش مت دمی کاعمل رک جاتا ہے۔ اوراگرزاع کوختم کر دیا جائے تو اسس کا فائدہ بہ ہو گا کہ پیش قدمی کاعمل جاری رہے گا۔ اور بیش مت دمی کا جاری رہنا اس سے ہزارگنا زیا دہ بہت رہے کہ ایک نزاع کی خاطر پیش مت دمی کاعمل روک دیا جائے۔

#### أنتظاركرنا

رسول التُرصلی التُرعلیہ وسلم کے زمانہ میں جوغزوات بیش آئے ان میں سے ایک غزوہ وہ سے جس کوغزوہ کو مدینہ سے جس کوغزوہ کی تعداد میں اکھا ہو کہ مدینہ کے اس موقع پرعرب کے قبائل بڑی تعداد میں اکھا ہو کہ مدینہ کے اس کوتباہ کر دیا جائے۔ اس کو تباہ کر دیا جائے۔

رسول الترصلی الترعلیہ وسلم کو جب معلوم ہواکہ مخالف قبائل بڑی تعدادیں مدینہ کی طون ارہے ہیں توایب نے فوراً یہ تدبیر کی کہ مدینہ کے اطراف میں خندق کھو دنا شروع کر دیا۔قبائل کالشکر جب مدینہ کے پاس بہنچا تو بہال خندق کھدی ہوئی تقی۔ وہ لوگ اسانی سے خندق کو پارنہ میں کر سکتے سکتے سے ۔چنانچہ انھوں نے خندق کے دوسری طرف پڑاؤڈال دیا۔

وہ لوگ رسول الٹر صلی الٹر علیہ وسلم کو اور آپ کے ساتھیوں کو باہر سے لاکارتے رہے۔ گر آپ ان سے جنگ کے لیے نہیں نکلے۔ آپ اپنے تمام ساتھیوں کے ہمراہ خندق کے دوسری طرف محفوظ طور بررہ کر آنے والے وقت کا انتظار کرتے رہے۔

اس طرح نقریب اتبن ہفتے گزر گئے۔ آخر کارفطرت کی طاقت بس حرکت ہیں آئیس۔ ایک دن زبر دست آندھی چلی۔مخالف کسٹ کرکے خصے اکھ <sup>لا</sup>گئے۔ ان سے کھانے کی دیگیب اڑ کر دورجا گریں۔ ہم واف افرا تفری مجے گئی۔ چنانچ مخالفین کالشکر گھر اکرواپس چلاگیا۔

اس واقد سے معلوم ہوتا ہے کہ اسلام کی پالیسیوں میں سے ایک پالیبی یہ ہے کہ کوئی ناموافق صورت حال بیش آئے توفوری اقدام نہ کیا جائے بلکہ انتظار کی پالیبی اختیار کی جائے ۔ عین ممکن ہے کہ انتظار خود ایک حل بن جائے اور آئندہ ایسے حالات بیش آئیں کہ اقدام کے بغیر سکہ اپنے آپ حل ہوجائے۔
فطرت کا نظام ایک خدائی نظام ہے ۔ فطرت کے نظام کی صورت میں کا گنا ت خود ہر آن فساد کو اصلاح کی صورت میں بدلنے کے لیے سرگرم ہے ۔ انسان آگر صبر کی روش اختیار کر سے اور ناخوش گوار مواقع پر انتظار کی پالیبی پر قائم رہے تو وہ دیکھے گاکہ فطرت کی طاقتوں نے متحرک ناخوش گوار مواقع پر انتظار کی پالیبی پر قائم رہے تو وہ دیکھے گاکہ فطرت کی طاقتوں نے متحرک ہوکر اس کا وہ کام زیادہ بہتر طور پر انجام دیے دیا ہے جس کو وہ اپنے کمتر وسائل کے ذریعے مون ناقص طور پر انجام دینا چاہتا تھا۔

#### مبانهروي

حدیث میں آیا ہے کہ پیغیر اسلام صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ۔۔۔ وہ آدمی تنگ دست ہوگا جو اعتدال کا طریعة اختیار کرے (ماعالی مین اقتصد) تفیرعتان ،صفر ۲۹۹

اپنی آمدنی کے تقاضوں کو ملحوظ رکھتے ہوئے بقدر صرورت خرچ کرنا اعتدال ہے۔ اورجس آدی کا حال یہ ہوکہ وہ آمدنی کی پروا کیے بغیر ہر چیز کے لیے خرچ کرتار ہے ، خواہ وہ صروری ہویا غیر صروری تو ایسائٹ خص ہے اعتدالی کے ساتھ خرچ کرنے والاانسان ہے۔ جو آدمی خرچ کے معاملہ میں اعتدال کی روش اختیار کرنے وہ ہمیشہ خوش حال رہے گا۔ اور جو آدمی ہے اعتدالی میں ببتلا ہوجائے اس کو کوئی چیز تنگ دستی اور محتاجی سے بچانے والی نہیں۔

اس اصول کا تعلق صرف مالیاتی معنوں میں آمدا و رخرج سے نہیں ہے بلکہ وہ زندگی کے تمام معاملات سے تعلق رکھتا ہے۔آمدو خرچ کی طرح دوسر سے معاملات میں بھی ایک اعتدال کا طریقہ ہے اور دوسرا ہے اعتدالی کا طریقہ۔اور اس دنیا میں کامیا بی صرف اس کو ملتی ہے جو بے اعتدالی سے بچتے ہو کے اعتدال کی روش اختیار کرے۔

کسی سے آپ کی دوستی ہو توصروری ہے کہ آپ دوستی کو اعتدال کے دائرہ ہیں رکھیں۔اگرآپ نے اس کالحاظ ہمیں کیا توعین ممکن ہے کہ آپ اختلاف کو اختلاف کے دائرہ ہیں رکھیں ،اسس کو سے آپ کا اختلاف ہوجائے توصروری ہے کہ آپ اختلاف کو اختلاف کے دائرہ ہیں رکھیں ،اسس کو نفرت اور دشمنی کی حد تک مزے جائیں۔اختلاف اگراختلاف کے دائرہ ہیں ہو تو وہ کسی وقت حت ہوسکتا ہے لیکن جب وہ بڑھ کر نفرت اور دشمنی بن جائے تو اس وقت اس کاختم ہونا انہتائی حد تک دشوار ہوجا تا ہے ۔ہرآدمی کو ابنی نزدگی تعمیر کے لیے جدو جہد کرنا پڑتا ہے ۔اس معاملہ ہیں بھی صروری ہوجا تا ہے ۔ہرآدمی کو ابنی زندگی تعمیر کے لیے جدو جہد کرنا پڑتا ہے ۔اس معاملہ ہیں بھی صروری ہوجا تا ہے ۔ہرآدمی کو ابنی اختلال کا انداز اختیار کرے ، وہ جب بھی کوئی اقدام کرے ، وہ جلائی ہو جائے ہوجا گئے ہوجا گئے ،وہ جلائی ہو دوجب بھی کوئی منصوبہ بنائے تو خوا ہش کے بجائے حقیقت پہندی کی رہنائی ہیں بنائے ،وہ جلائی ہو دیکھنے کی کوششش مذکر سے بلکہ تدریج سے اصول سے مطابق اپنائی کا طریقہ ۔

## الشيس كوام

پیغبراسلام صلی الٹرعلیہ وسلم کی سنتوں ہیں سے ایک سنت ہے۔۔۔۔ اسٹیٹس کوپر راضی
ہونا۔ بعنی نزاعی معاطات ہیں عالت موجودہ کو مان لینا ، حالت موجودہ پر راضی رہتے ہوئے اپنے
عمل کی منصوبہ بندی کرنا۔ نزاعی معاطات ہیں اکثر ایسا ہوتا ہے کہ معاطر ایک خاص مقام پر آگر تھم ہواتا
ہے۔ ایک طرف فریق اول ہونا ہے اور دوسری طرف فریق ٹانی ۔ نزاعی لائن کو پار کرنا دونوں ہیں
سے کسی کے بلے بھی آسان نہیں ہونا۔ حالات بتارہ ہوتے ہیں کہ آگر اسٹیٹس کو (حالات موجودہ) کو
بدلنے کی کوشش کی گئی تو دونوں کے درمیان سخت کی کوشش کی گئی تو دونوں کے درمیان سخت کی کوششش کی گئی تو دونوں کے درمیان سخت کی کوششش کی گئی تو دونوں کے درمیان سخت کی کوشششوں کو دوسر سے مقام نزاع پر جوصورت عملاً
سامنے آجائے گئی۔ ایسی حالت میں دانش مندی کا تقاضا ہے ہوتا ہے کہ مقام نزاع پر جوصورت عملاً
بن گئی ہے اس کو ویسا کا ویسا باقی رکھا جائے اور اپنی کو کو ششوں کو دوسر سے مقامات عمل کی طوف

رسول الشرصلی الشرعلیہ وسلم نے حدید بیرے موقع پر جب عمرہ کی ادائیگی پر اصرار نہیں کیا اور و ہیں سے مدبنہ لوط آئے تو بہ وقتی طور پر اسٹیٹس کو کو مان لینے کا واقعہ تھا۔ بعض دوسرے واقعات ایسے ہیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ آپ مشقل طور پر اسٹیٹس کو پر راضی ہو گئے۔ اس کی نایاں مثال کعبہ کو بنا نے مشرکین پر باقی رکھنا ،اور اس کو دوبارہ بنائے ابراھسیم پر تعمیر بزکرنا ہے۔

یه طربعة نزاعی معاملات میں بے حداہمیت رکھتا ہے۔ اس کی وجے سے یہ مکن ہوجا تا ہے کہ آ دمی کی طاقت کا ہرجز عرف تعمیری کام میں خرچ ہو۔

ایک آدمی اپنی سواری دوٹرا تا ہوا ایک ایسے معتام پریہنچے جہاں سڑک بند ہو۔ تووہ بند سڑک سے نہیں شکرا تا بلکرا پنی سواری کوموڑ کر دوک رہے راستے سے اپنی منزل کی طرف روانہ ہوجا تا ہے۔اسی حکمت کا نام اسٹیٹس کوا زم ہے۔

حالتِموجوده کومانتے ہی آ دمی کوفوراً اپنے عمل کا آغاز مل جاتا ہے۔ اور اپنے عمل کے لیے سیجے ۔ نقطهٔ آغاز کوپالینے ہی کا دوسرانام کامیا بی ہے۔

### صلح بہترہے

قرآن بیں عورت اور مرد کے تعلقات کے بارے بیں حکم دیتے ہوئے ارشاد ہوا ہے کہ اگر کسی عورت کو اپنے شوہری طرف سے برسلوی یا بے رخی کا ندیشہ ہوتو اس میں کوئی حرج نہیں کہ دونوں آپس میں کوئی صلح کرلیں اور صلح بہتر ہے۔ اور حرص انسان کی طبیعت میں ہوئی ہے۔ اور اگرتم اچھا سلوک کرو اور خدا ترسی سے کام لو۔ توجو کچھتم کرو گے النہ اس سے باخر ہے (النساء ۱۲۸)

صلح بہتر ہے (الصلح حین) ایک عام فطری اصول ہے۔ اس کا تعلق گر کے مسائل سے بھی ہے اور بین اقوا می سطح پر بیش آنے والے معاطات سے بھی ہے۔ جب بھی کسی فسنسردیا گروہ کو دوسر سے فردیا گروہ کی طوف سے کوئی ناخوش گوار تجربہ بیش آئے تو ایسے موقع پرعمت ل مسندی یہ ہے کہ اسس کے جواب بیں روعمل کا انداز اختیار نزمی جا سے ۔ ایسے مواقع پر بہتر طریقہ صلح کا ہے دائے سام کا۔

نزاعی امور میں صلح کی پالیسی کوئی پیسپائی یا بزدلی نہیں ہے۔اس کامقصد دراصل بر ہے کہ اپنے وقت اور قوت کو بے فائدہ طور پر ضالئے کرنے سے بچایا جائے اور اس کومغید استعمال کی طرف موڑ دیا جائے۔

صلح کاالٹارویہ جنگ ہے۔ جنگ یا کراؤ کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ جہاں دو فریقوں کے درمیان نزاع کی صورت پیش آئی ہے ، دونوں فریق بس وہیں کھم جائیں۔ وہ اپنے سفر کو معتام نزاع پر روک دیں۔ اس کے برعکس ایسے معاملات میں صلح کی پالیسی اختیار کرنا آدمی کو یہ موقع دیتا ہے کہ وہ اپنے سفر کو روکے بغیر مسلسل اسے جاری رکھے۔ وہ کسی وقفے کے بغیر جلیتار ہے ، یہال تک کہ وہ اپنی آخری منزل کو پہنچ جائے۔

صلح کاطربعت، وقتی طور پر کھونے کاطربقہ معسلوم ہوتا ہے۔ سیکن اگر حال سے نظریں سے نظریں مطاکر آنے والے مستقبل کو دیکھا جائے تومعلوم ہوگاکہ وہ مکسل طور پر پانے کاطربعت، ہے۔ اور کمراؤکی پالیسی ہمیشہ کامیب بنت ہے، اور کمراؤکی پالیسی ہمیشہ کامیب بنت ہے، اور کمراؤکی پالیسی ہمیشہ تناہی اور ناکامی کاسبب ۔

#### درمياني طريقيه

قرآن میں ہے کہ چلنے میں درمیانی جال اختیار کرودلقمان) حدیث میں ہے کہ معاملات میں سب سے بہتر طریقہ درمیانی طریقہ ہے (خبرالامود اوسطُها)

درمیایی طریقراختیار کرنااسلام کا ایک اہم اصول ہے۔ اور پیغیبراسلام صلی الٹرعلیہ وسلم نے ہرمعاملہ میں ہمیشہ ایسا کیا ہے۔ نمازوں میں آپ اکٹر درمیانی سورتیں پڑھتے تھے، زیادہ بڑی اور نرزیا دہ جھوتی ۔ اسی طرح تمام عبا دات میں آپ ہمیشہ درمیانی انداز اختیار کرتے تھے۔

کفتگویں آپ رہبت زیا دہ مختربولتے اور رہبت لمباکلام کرتے۔ بلکہ آپ کاطریقہ دونوں کے درمیان تھا۔ کھانے اور رہ مناقہ کشی کی سے درمیان تھا۔ کھانے پینے سے معالمہ میں آپ رہبت زیادہ شکم سیر ہو کرکھاتے اور رہ مناقہ کشی کی مشقت اختیار کرتے۔ بلکہ ہلکی خوراک آپ کاطریقہ تھا۔

آئی نے فرمایاکسی سے دوستی کروتو دوستی میں صدیبے نگر رجاؤ۔اسی طرح اگرکسی سے دشمنی ہوجائے تو شمنی میں بھی ایک حدیر قائم رہو صحابی فرماتے ہیں کہ رسول الٹر شنے ہم کو تکلف اور غلو سے منع فرمایا ہے۔اسلام میں یہ تعلیم دی گئی ہے کہ ہر قسم کے انسانی تعلقا سے بیں اعتدال اور توسط کا طریقہ افتیار کیا جائے۔ فاندانی زندگی ،سماجی تعلقات اور ملی روابط ہرگر یہی مطلوب ہے کہ ہمیت درمیانی انداز افتیار کیا جائے۔

ا پنے کمائے ہوئے مال کوخرچ کرنے کے معاملہ بیں اسسلام میں یہ تعلیم دی گئی ہے کہ اس کواعتدال کے ساتھ خرچ کرو۔ رہ تو بال کل بخیل بن جاؤ اور رہ بہت زیادہ فیاض کمانے کے معاملہ میں بھی ادمی کواعت دال کا انداز اختیار کرنا چاہیے اور اسی طرح اس کو چاہیے کہ وہ جومال کما کے اس کو اعتدال کے ساتھ ضروری مدوں میں خرچ کرہے۔

اسی طرح وہ تعلقات جن کو بین اقوا می تعلقات کہا جاتا ہے اس کے باریے بیں بھی بہی طریقۃ اختیار کرنامطلوب ہے۔ اسسلام کی تعلیم یہ ہے کہ سرحدی قوتوں کے ساتھ ہمیشہ نارمل تعلق کو برقرار رکھا جائے۔ ہمیشہ یہ کوئشش کی جائے کہ ان کے ساتھ تعلق احتدال کے دائرہ میں رہے، اعتدال کی حدسے با ہرنہ جانے پائے۔

### حجوك فيشركا انتخاب

رسول الترصلي الشرعليه وسلم سے مدنی دور میں ایکسنگین مسئلہ وہ تھا جس کوعب دالترین ابی کی صورت میں جانا جاتا ہے ۔ وہ قبیلہ خزرج کا بڑا سردار تھا۔اسلام کےخلاف وہ اتنا زیادہ بر امسئلہ تفاکہ خود اس کامسلان بیٹا عب دالتُراس کے قستل کے لیے تیار ہوگیا تفامی گررمول التّر صلی الشرعلیہ وسلم نے اس کو تست ل نہیں کروایا۔ یہاں تک کہ وہ و حر (۲۳۰) میں اپنی طبعی موت مرا۔ عبدالتربن ابی کے معالم میں صبروبرداشت کی اس غیرمعمولی پالیسی کا سبب کیا تھا۔ اس كاسبب به تقاكر عبدالتُرين إبي كامعامله كوئي ساده معامله نهيس تقا-اس وقت كي صورت حال بتار ہی تھی کہ بیصرف زندہ عبداللہ اور مردہ عبداللہ کے درمیان انتخاب کامعاملہ نہیں ہے۔ بلکیہاں ایک تیسری سندیدترصورت بھی ہے۔اور وہ یہ کہ اگراس کو قت ل کروایا گیا تولینی طور پرقبائلی عصبیت جاگ اسطے گی ۔ بہت سے لوگ اس کے خون کا انتقت ام لینے کے دریے ہو جائیں گے۔ اس طرح عبدالتربن ابی کوقت ل کرے عملاً اس کا خاتمہ نہیں ہوگا ملکہ ایک اور سٹ دیدتر برائی جاگ اسٹے گی-اور وہ اپنے مقتول سردار کا نتقام ہے۔اس اندینیہ کی پیشگی نشانیوں میں سے ایک نشانی یر بھی که غزوهٔ احد کے موقع پر اس نے جنگ میں عدم شرکت کا فیصلہ کیا تو اس سے قبیلہ کے تبین سوا دمیوں نے عبداللہ بن ابی سے ساتھ سٹ میک ہو کررسول اللہ صلی اللہ عليه وسلم كاسائحة حصورٌ ديا \_

کی فقیقت برہے کے عبدالٹرین ابی کے معاملہ میں اس وقت جوانتخاب تھا وہ زندہ وشمن اور مردہ دشمن کے درمیان نہسیں تھا بلکہ وہ مردہ دشمن اور اس کے بعدظا ہر بہونے والے انتقامی ردعمل کے درمیان تھا۔الیسی حالت میں زندہ دشمن حجوظا شریحقا اور مردہ دشمن انتقامی ردعمل کی صورت میں زیادہ بڑا سر ۔ رسول الٹرصلی الٹرعلیہ وسلم نے بڑے سرسے بچنے کے لیے حجو کے مشرکو گواراکر لیا ۔

زندگی خیروستر کے درمیان انتخاب کا نام نہیں - زندگی چھوٹے شراور بڑے ستر کے درمیان انتخات کا نام ہے - کامیاب وہ ہے جواس حقیقت کو جان لیے - مينيم سے اغاز

پیغمبراسلام صلی الشرعلیروسلم کر میں ۱۵۰ میں پیدا ہوئے - آب کی وفات ۱۳۲۶میں مدینہ میں ہوئی - ہبلی وحی آب پر ۶۶۱۰ میں نازل ہوئ -

اس و قت مکریں بہرت سے نہایت سنگین قیم کے مسائل تھے۔مث لاً مقدس کعبریں ہوں بت رکھے ہوئے کتے۔ اجتماعی معاملات کے فیصلہ کا مرکز دارالندوہ مشرکوں کے قبصنہ میں تھا محاشرہ میں بدکاری ، شراب ، جوا جیسے سخت جرائم کھیلے ہوئے کتے۔ ایرانی ایمبیائر اور رومی ایمبیائر نے عربوں کو ایسے ماتخت کا درجہ دے رکھا تھا۔ وغیرہ۔

مگرات پرجوبها وی اتری اورس پس حکم دیاگیاکه آب ان مالات بین کیاکریں-اسس میں ان مسائل میں سے کسی مسئله کا ذکر نہیں تھا-اور ان کے بارہ بین آپ کو کوئی حکم ہیں دیاگیا-آپ سے سا وہ طور پرصرف یہ کہاگیا: اقدا باسم ربك السدی خلق د خلق الانسان من علق - اعتدا وربك الا کسم الدی علم الدنسان مالم یعلم -

اس وقت کے مسائل کی نسبت سے دیکھا جائے تو بہ کہنا ہے جہوگاکہ بہم سے کم (minimum)
کا حکم تھا۔ ندکورہ مسائل کے بار سے میں اگر آپ کو حکم دیا جانا اور آپ اس کے لیے عمل کشروع
کر دیتے تو اسس کا نیتجہ بہ ہوتا کہ فوراً گر دو پیش کے لوگوں سے آپ کا شدید کراؤٹٹر وع ہوجا آ۔
مینیم سے آغاز کا فائدہ یہ ہوتا ہے کہ آ دمی کا ہر وت م مزل کی طرف بڑھنے ہے ہم عنی ہوتا
ہے۔ جب کہ زیا دہ سے آغاز کا نیتجہ اکثر حالات میں الٹا بر آمد ہوتا ہے۔

کسی بھی معاملے ہیں کامیاب ہونے کی سند طربہ ہے کہ تھیں مقام سے اُس کا آغاز کیا گیا ہو۔ اور شیحے آغاز و ہی ہے جومکن ہو۔ ممکن سے آغاز ہی دراصل شیحے آغاز ہے۔ اور یہ ایک معسلوم حقیقت ہے کمینیم ہمیشہ ممکن ہوتا ہے ،اس سے مقابلے میں میکسیم سے آغاز ہمیشہ ناممکن اور نا قابل عمل ۔

مینیم سے آغاز کامطلب کم سے آغاز نہیں ہے بلکہ ممکن سے آغاز ہے۔اسی طرح میکسیم سے آغاز کا مطلب زیادہ سے آغاز نہیں ہے بلکہ ناممکن سے آغاز ہے۔

## حكمت عمل

رسول السرصلی السرطیہ وسلم نے اپنی عمرے آخری زمانہ میں مدینہ سے مکہ جاکر جج کیا۔ اسس موقع پر آپ نے وہ مشہور خطبہ دیا جوخطبہ حجۃ الوداع کے نام سے شہور ہے۔ اس خطبہ میں آپ نے اعلان فرمایا کہ کسی عربی کر گوشیلت نہیں ، کسی سفید فام کوکسی سیاہ فام پرفضیلت نہیں ، کسی سفید فام کوکسی سیاہ فام پرفضیلت نہیں ، سوادین اور تقویٰ کے۔ اس طرح آپ نے ایک انسان اور دوسر سے انسان کے درمیان فرق سے قدیم رواج کا خاتمہ کر دیا۔

مگراس کے ساتھ آپ نے دوسرے موقع پریری فرمایا کہ: (الائلمة مُمن قدیمیں یعنی میرے بعد مسلمانوں کا سیاسی امام قریش میں سے ہوگا۔ بر دوسرا بیان بظاہر پہلے بیان کے مطابق نہیں مگریہ عدم مطابقت کی بات ہے۔

رسول التُرصلی التُرعلیہ وسلم نے ایک طون تہمانا زیں اتنا لمبا قیام فرمایا کہ آپ کے پاوئیں سوجن آگئی۔ دوسری طون جاعت کی نماز پڑھا تے ہوئے صفت کے پیچھے سے کسی بیچے کے رونے کی آوازاً کی تو آپ نے مخصر سور ہ پڑھا کر نماز جلاخم کردی۔ اس فرق سے ذکورہ معالم کی بخوبی وضاحت ہوتی ہے۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ جب معالمہ تہنا اپنی ذات کا ہوتومومن کوچا ہیے کہ وہ آئیڈیل کو اختیار کرنے کی کوئٹش کر سے مگر جب اجتماعی معالم ہوا ور دوسروں کے سانفرنباہ کرنے کی صورت ہیں حالات کے کرنے کی صورت ہیں حالات کے اس دوسری صورت ہیں حالات کے اعتبار سے عملی نقاضوں کی رعابیت کی جائے گئے۔ کیوں کہ مرف و ہی تابل عمل ہے۔ ایسے معاملات میں آئیڈیل کوچلانا سرے سے ممکن ہی نہیں ۔

اس سے معلوم ہواکر سول الٹرم کی ایک سنت بہ ہے کہ لوگوں سے معامل کرنے ہوئے مرف برنہ دکھا جائے کہ اُسٹریل نقط ہ نظر کیا ہے یا معیاری انصاف کیا ہوسکتا ہے۔ اس کے بجائے یہ دیکھا جائے کہ جن لوگوں کے ساتھ معاملہ بیش آیا ہے وہ کس درج کے لوگ ہیں اور حقیقی حالات کا تقاضا کیا ہے۔ اس طرح کا جائزہ نے کر حقیقی صورت حال کے مطابق وہ مسلک اختیار کیا جائے جوعملی طور برجمکن ہون کہ وہ سلک اختیار کیا جائے جوعملی طور برجمکن ہون کہ وہ سلک جو بنظ ہرنظ یا تی طور بردرست ہوگر عملی طور براس کو اختیار کرنا جمکن نہ ہو۔

### حكمتِ حيات

صلح اپناحق وصول کرنے کے بیے نہیں ہوق - صلح فریق ٹانی کے شرسے نیچنے کے بیے ہوتی سے - فریق ٹانی کے شرسے نیچنے کے بیے ہوتی دے - فریق ٹانی اگر عادل ہوتو کسی صلح کی صرورت ہی نہیں ۔ وہ صلح کے بغیری آپ کو آپ کو آپ کا پوراحق دے دیے دیے گا۔ اس و قت خدا پرست آدمی ا پنے حریف سے خود اس کی شرائط پرصلے کرلیں ہے - تاکہ وہ اپنے دامن کو بے فائدہ الجھا و سے بچا ہے اور ا پنے تعمیری عمل میں مصروف ہوجائے ۔ جولوگ اس راز کو نہیں جانتے وہ صلح کے وقت اپنے حقوق کی فہرست بنانے میں مصروف ہوجائے ہوجائے ہیں۔ اور اصرار کرنے گئے ہیں کہ ان کے جائز حقوق اکھیں لوٹائے جائیں۔ اس قیم کی کوشش صلح کی راہ یہ متقل رکا وٹ ہے ۔ اس طرح کی کوشش صرف معالمہ کو انجھا تی ہے وہ صلح کو ۔ شکمیل میں ہینے نہیں دیتی۔

یہ دنیا دارالامتحان ہے۔ وہ غیرعادل انسانوں سے اس طرح بھری ہوئی ہے جسس طرح کوئی کانٹے دار درخت کا نٹوں سے بھرا ہوا ہوتا ہے۔ایسی دنیا میں آ دمی کی پہلی کوشش یہ ہونی چا ہیے کہ وہ غیرعاول انسانوں سے معاملاتی الجھاؤکی نوبت نزا نے دے۔ان سے دور کا تعلق رکھتے ہوئے اپنی زندگی کا راستہ طے کمرتارہے۔

نیکن اُگرکھی کسی و جرسے کسی غیرعا دل انسان سے معاملاتی نزاع پیدا ہو مبائے تو پہلی فرصت میں اس سے سلح کرکے آگے بڑھ جانا چاہیے ۔ آدمی کی ساری توج سفر کو دوبارہ بلار کا وسلے جاری کرنے سے ہونی چاہیے رز کر فریق ثانی سے اپنے حقوق کی وصولیا ہی بر۔

### خدائي نظام

ومااصابکم مِن مصیب فِ فیماکسبت اور جمصیبت بھی تم کو بینی ہے تو وہ تمہارے اور اسکا سے ہو ہے کامول ہی سے ۔ اور اسکا سے موری کامول ہی سے ۔ اور اسکوری (الشوری ۳۰)

قرآن کی بہآیت بتاتی ہے کہ آدمی جب بھی دنیا یں کسی مصیبت سے دوجار ہوتا ہے تو وہ اس کے اپنے ہی کسی مصیبت سے دوجار ہوتا ہے تو وہ اس کے اپنے ہی دنیا میں کسی دوسرے کی زیادتی کی شکا بیت کرنا ہے ۔ جب ہر آدمی خود اپنے کیے کو بھگت رہا ہو تو دوسرے کے خلاف شکا بیت اور احتیاج کرنا حرف وقت ضائع کرنا ہے ۔ کیول کہ اس کا کوئی فائدہ نہیں ۔

یر قدرت کابنایا ہوانظام ہے اور اس نظام ہیں ہار سے بے نوش خری ہے۔ وہ ہارے بے خطب ہم التان امیدی چنیت رکھتا ہے۔ اس قدرتی نظام نے ہمار سے ممائل سے حل کوخود ہمارے ایسے ہاتھ ہیں دسے دیا۔ ہم کو اس کامخاج نہیں کیا کہ ہم کسی دوسرے کی مہر بانی کا انتظار کریں۔
کوئی آدمی جن ممائل سے دو چار ہواگر اس کاسبب کچھ دوسرے لوگ ہوتے توگویا کہ ہم دوسروں کے اوپر نر بھر ہوتے ۔ ہمیں دوسروں کی عنایت کا انتظار کرنا پڑتا ۔ مگر اللہ تعالیٰ نے اپنی دوسروں کے اپنے ہاتھ میں رکھ دیا۔ یعنی ہم آدمی اپنی ہی کوش سے اپنی نازندگی کی تعمیر کرسے۔ ہم آدمی کا متقبل خود اس کے اپنے ہاتھ میں رکھ دیا۔ یعنی ہم آدمی اپنی ہی کوش سے اپنی نازندگی کی تعمیر کرسے۔ ہم آدمی کا متقبل خود اس کے اپنے اختیار میں ہو۔

کھی البا ہوتا ہے کہ آدمی نا دانی کی بنا پرنقصان اٹھاتا ہے ، ایسے لوگ دوبارہ دانش مندی کا طریقہ اختیار کرے اپنے آپ کونقصان سے بچاسکتے ،یں ۔ کبھی کسی کا معاطم غیر منصوبہ بنداندازیں کا کرنے کی وجسے بگرط جاتا ہے ،اس کے لیے موقع ہے کہ آئندہ وہ نصوبہ بنداندازیں کام کر سے از سرنو اینے معاطم کو درست کرلے ۔ کبھی ایسا ہوتا ہے کہ بے صبری کی روش کو اپنا کر آدمی مصیبت ہیں بھنس جاتا ہے ،اب اس سے یے مکن ہے کہ وہ صبری روش کو اپنا کر دوبارہ اپنے آپ کو صیبتوں سے بچا ہے ،اب اس سے یہ مکن ہے کہ وہ مبری روش کو اپنا کر دوبارہ اپنے آپ کو صیبتوں سے بچا ہے ۔ کبھی کچھ لوگ جذباتی اقدام کر کے اپنے کو بربادی ہیں ڈال دیتے ہیں، ان سے یہ موقع ہے کہ وہ حقیقت بیندی سے اصول برجل کر دوبارہ کامیابی کی منزل تک بہنے جائیں ۔

### مشكليب أساني

می دور میں جب کو مسلمان نہا یہ سخت حالات سے گزر رہے تھے ،اس وقت قرآن میں یہ آیت اتری کو مشکل کے ساتھ آسانی ہے ،مشکل کے ساتھ آسانی ہے (الانتراح) اس قرآنی آیت میں فطرت کا یہ قانون بتا یا گیا کہ اس دنیا میں ہمیشہ مشکلات کے ساتھ مواقع موجو دہوتے ہیں۔
اس یے بہترین عقل مندی یہ ہے کہ مشکلات سے مرف نظر کرتے ہوئے مواقع کو استعمال کیا جائے اس طرح زیادہ بہتر طور پر ستقبل کی طرف اپنے سفر کو جاری رکھا جاسکتا ہے ۔
عام طور پر دنیا میں لوگ ایک ہی عمل کو جانتے ہیں ، اور وہ ہے مشکلات سے رکو کر انھیں راستہ سے ہٹانا اور اس طرح اپنے لیے راہ ہموار کرنا ،مگر اسلامک ایکٹوزم بر نہیں ہے ۔ اسلامک ایکٹوزم اس کے برعکس ہوتا ہے کہ مشکلات سے مگر انے کے بجائے انھیں نظر انداز کرو ،اور عین ای وقت جو مواقع موجود ہیں ان کو استعمال کرو ۔ گویا اسلامک ایکٹوزم ایک لفظ میں یہ ہے کہ مشکلات

Ignore the problems, avail the opportunities.

كونظراندازكرو اورمواقع كواستعال كرو:

مشکلات دسائل کوموجود و دنیا سے خم نہیں کیا جاسکا۔ مشکلات دسائل کا وجوداس دنیا ہیں آتنا ہی حتی ہے جتناکہ بھول کے درخت میں کانٹا۔ اس لیے مشکلات وسائل سے مگرانا فطرت کی افراح حقیقتوں سے ٹکرائل انفیں بدل سکے۔
کی افراح حقیقتوں سے ٹکرانا ہے ۔ اور کون ہے جو فطرت کی حقیقتوں سے ٹکراکر انفیں بدل سکے۔
عقل مند وہ ہے جو مشکلات و مسائل کو نظرانداز کر کے مواقع اور امکانات کو تلاش کر ہے ۔
زندگی کا کامیا ہے سم نہمیشہ امرکانی را ہوں میں جاری ہوتا ہے نذکہ مشکلات کی چائوں پر اپنا سر مگر انے سے ۔جس طرح درخت میں بھول اور کانظاد و نوں ہوتا ہے اسی طرح موجود و دنیا مشکلات اور مواقع کو دونوں سے بھری ہوئی ہے ۔ آدمی کا امتحان یہ ہے کہ وہ مشکلات میں ندا بھے۔ وہ مواقع کو دریا فت کر کے انفیں استعال کر ہے۔ وہ شکایت اور احتیا ج کا طبیقہ جھوٹر کر صبر و تحل کے ساعة اپناراستہ طے کرتا رہے ۔ یہی وہ لوگ ہیں جو آخر کارکامیا ہوں گے۔ جو لوگ اس کے برعکس روش اختیار کریں ان کے لیے خدا کی دنیا میں ناکا می کے سواکوئی اور انجام مقدر نہیں ۔

### حكمت كى بات

صدیت بیں آباہے کرسول الدّ صلی الدّ علیہ وسلم نے فرمایا کہ -- حکمت کی بات مون کا گم شدہ سرمایہ ہے ، وہ جہاں اسے پائے تو وہی اس کا زیادہ حق دار ہے (اَنحِکُمهُ حَصَالَ فَ المَعُوْمِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰمُ فَاحِدُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللللّٰ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللللللّٰ الللّٰهِ الللللّٰهِ الللّٰهِ الللللّٰهِ الللللّٰمِلْمِلْمُلْمُ اللّٰمِلْمُلْمُلْم

اس حدیث رسول میں خداپرست انسان کا مزاج بتایا گیا ہے۔خداپرست انسان ہرقم کے تعصب سے پاک ہوتا ہے ، وہ اپنے اورغیر میں فرق ہمیں کرتا۔ وہ تمام دنیا کوخدای مخلوق کی نظر سے دیکھتا ہے ، وہ تمام انسانوں کو خدا کا کنبہ مجھتا ہے ۔خداپرست انسان کا برمزاج اس کو آفاق بنا دیتا ہے۔

ایسا انسان ہر چیز سے سبق لینے لگتا ہے ، وہ ہرکام کی بات کو اپنی بات ہم ہمی ہے۔ اس کی آفاقی سوپ اس کو وری سے بچالیتی ہے کہ وہ کسی فائدہ کی بات کو دیکھے ، تو اس کو غیر کی چیز ہم ہمی کرچھوڑ دیے ۔ وہ ہراچھی بات کو اس طرح سے لیتا ہے جدیسا کہ دی ہی بات کو اس طرح سے لیتا ہے جدیسا کہ وہ اس کی اپنی ہی بات ہو۔

خدا پرسٹ انسان کا یمزاج اس کو بے پناہ بنا دیتاہے۔ وہ اپنے ذہنی خزانہ میں نئی نئی باتوں کا اضافہ کرتا رہتا ہے۔ اس کی زندگی کبھی طہراؤ کا شکا رنہیں ہوتی ، وہ ہرموٹر پر ایسی باتیں پالیتا ہے جس سے ذریعہ سے وہ اپنی زندگی کے سفر کو آگے کی طرف جاری رکھ سکے ۔

دنیا بیس کامیا بی کا تغلق سب سے زیادہ جس چیز سے ہے وہ معلومات ہیں جب تنی زیادہ معلومات اتنی زیا دہ کامیا بی-خدا پرست انسان اسپنے دہاغ کی تمام کھڑکیاں کھلی رکھتا ہے ،اس بنا پرریہ ممکن ہوجا تا ہے کہ اس کی معلومات میں مسلسل اضافہ ہوتار ہے ۔

خدا پرست انسان کامزاج اس کوکا مل طور پرغلم کا طالب بنا دیتا ہے۔ نئی نئی با توں سے اس کی روح کو غذا ملتی ہے۔ وہ ورخت کی مانند ایک اضافہ پذیر وجو دبن جاتا ہے۔ اسس کی شخصیت مسلسل بڑھتی رہتی ہے ، یہاں تک کروہ تکمیل کی آخری حد پر پہنچ جاتا ہے۔ مخصیت مومن ایک بے تعصب انسان ہوتا ہے۔ وہ آخری حد تک طالب حق ہوتا ہے۔ اپنے اسس

#### غذرتنهين

حدیث میں آیا ہے کہ پینمبراس ام صلی السّرطیہ وسلم نے فرمایاکہ -- و وَقعمیں ایسی ہیں جن کے بارہ میں اکثر لوگ دھوکہ میں رہتے ہیں -- صحت اور فرصت (نعمتان مغبون فیله ماکت بن سن الناس : الصحة والمفلاغ) فع الباری بشرح سجے ابخاری الصفر ۲۳۳

دنیا میں زندگی گزارنے کے لیے یاکوئی کام کرنے کے لیے دوچیزیں ضروری ہیں۔ یہ دوچیدیں صحت اور فرصت ہیں۔ یہ دونوں چیزیں بلا شبہہ السری عظیم نعمت ہیں۔ عام طور پر ایسا ہوتا ہے کہ آدی اپنے معاشی کاموں میں شغول رہتا ہے اور اعلیٰ انسانی مقاصد کے لیے سرگرم نہیں ہوپا تا ۔ حالانکہ اعلیٰ انسانی مقاصد کے لیے سرگرم نہیں ہوپا تا ۔ حالانکہ اعلیٰ انسانی مقاصد کے لیے جیے ، وہ مقاصد کے لیے جیے ، وہ گویا حیوان جیسے ہی کا نام انسانیت ہے۔ جو آدمی صرف معاش اور اقتصادیات کے لیے جیے ، وہ گویا حیوان جیسی زندگی گزار رہا ہے۔

جب انسانی مقاصد کے بیے کام کرنے کاموقع آتا ہے تو بیشر لوگ یہ سوچ کراس کے لیے سرگرم نہیں ہوپاتے کر جب صحت اور فرصت طے گی تو اس کے لیے بھی کام کرلیں گے۔ حالا نکرزندگی ہیں ایسا بھی نہیں ہوتا کہ صحت اور فرصت دونوں معیاری صورت ہیں مل جا کیں۔ بیشر حالات ہیں یہی ہوتا ہے کہ اگر صحت ہے تو فرصت نہیں اور اگر فرصت ہے توصحت نہیں۔ اعلیٰ مقاصد کے لیے صحت اور فرصت کی سٹرط لگانے کا مطلب یہ ہے کہ آدمی کمھی کوئی اعلیٰ کام ہر کرسکے ، یہاں تک کہ اسی حال ہیں مرجائے۔

زندگی عذر سے تبھی خالی نہیں ہوتی ۔آدمی کے سامنے تبھی صحت کی خرابی کا عذر ہوتا ہے اور کبھی فرصت مندی یہ ہے کہی جا کہی حال میں عذر کو عذر رنہ بنایا جائے۔ عذر کو ناقابل کی اظ سمجھ کر اس کو نظر انداز کر دیا جائے۔

زندگی میں کمیاں اس بلے نہیں ہو ہیں کہ وہ آدمی کو کمز ورکریں ، بلکہ وہ آدمی کے یلے طاقت کی جیندت رکھتی ہیں۔ بہفطات کا نظام ہے۔ کمی کا احساس آدمی کی ذہنی سرگرمیوں کو بڑھا تا ہے۔ کمی کا احساس معمولی آدمی بنا دیتا ہے۔ ۔

آ دمی کوچاہیے کہ عذر کے با وجو د کام کرنا سیکھے ، عذر کے با وجو د وہ اپنے عمل کو جاری رکھے یہی لوگ ہیں جوموجو دہ دنیا بیں کامیا بی اور ترقی کے اعلیٰ مقامات حاصل کرتے ہیں ۔

#### قابل اعتاد كردار

پیخبراسلام صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی نبوت کے تیر صویں سال کہ سے مدینہ کی طوف ہجرت کی۔
یہ وہی سفر ہے جس کو ہجرت کہا جاتا ہے۔ یہ ایک بے حد نازک سفر تھا۔ کہ کے سردار آپ کو مار ڈالنے پر
تلے ہوئے تھے۔ آپ کو نہما بیت محفی طور پر کہ سے نکل کر مدینہ پہنچنا تھا۔ یہ یقینی تھا کہ جب آپ کہ سے نکل
کر مدینہ کے لیے روانہ ہموں گے تو کم سے سردار آپ کے پیچھے اپنے آدمی دوٹراکیں گے، وہ ہرکوسٹ ش
کریں گے کہ آپ کو دوبارہ پکرالیں۔

ان حالات میں مختلف قسم کی احتیاط صروری تقی مثلاً کمہ سے نکل کرائٹی طرف جانا ، پہلے غارِ تُور میں قیام کرنا۔ ابتداءً پیدل سفر طے کرنا اور بھرراستہ میں اونسٹ کی سواری اختیار کرنا ،معلوم اور معروف راستہ کو حجود کر کرغیر عادی راستہ کا سفر کرنا ، وغیرہ ۔ قدیم زمارہ میں جب کرسٹ کیں نہیں تحییں ،اس طرح کا سفر ایک واقف کارر بہنا کی مدد ہی سے ہو سکتا تھا ، رہنا ہے بغیرایسا سفر طے کرنا نا ممکن تھا۔

پیغبراس ام صلی اللہ طیروسلم اور آپ سے ساتھی حضرت ابو بکرصدیق سے اس سفریں رہنمائی کے لیے مکہ سے ایک خص کو منتخب کیا جس کا نام عبداللہ بن ارقط تھا۔ یہ آدمی اس طرح سے لمیسفروں میں بطور پیٹیہ رہنائی کا کام کیا کرتا تھا۔ وہ اگر چپر منزک تھا ، بالفاظ دیگر، اس کا تعلق آپ کی دشمن قوم سے تھا۔ اس کے باوجود آپ نے اس نازک سفر کے لیے اس کا انتخاب فرمایا (سیرة ابن بہشام مصفحہ ۹۸) یہ

اس انتخاب کاسبب کیا تھا۔ اس کی وجریہ تھی کرعب دالٹرین ارقط اگر چرمخا لف قوم سے تعلق رکھتا تھا مگر اس سے اندر وہ چرز کمال درجہ میں تھی جس کو پروفیشنل دیا نت داری کہا جاتا ہے۔ یعنی اپنے کام کے بارے میں وہ پوری واج مخلص تھا۔ وہ جس خدمت کی ذمہ داری کو قبول کرتا اسس کو مشیک تھیک انجام دیت اتھا۔ کام کے معاملہ میں وہ رہ عقب دہ کور کا و شب تا اور رہ کسی ذاتی مفیک تھیک انجام دیت اتھا۔ کام کے معاملہ میں وہ رہ عقب دہ کور کا و شب تا اور رہ کسی ذاتی مفیادہ کو۔

پروفیشنل دبانت داری کی بیصفت آدمی کوسب کی نظر بیس قابل اعتماد بنا دیتی ہے ،حی که اس کے مخالفین بھی اس پر بھروسر کرتے ہیں۔اس کا قول لوگوں کی نظر میں جٹان کی طرح مضبوط بن جا تا ہے ، وہ اپنے اور غیرسب کی نظر میں عزت کا مقام حاصل کرلیتا ہے۔

### علم کی اہمیت

پیغمبراسلام صلی الشرعلیہ وسلم نے مکہ ہیں اپنے دعوق کام کا آغازکیا۔ آپ کی دعوت محمل طور پر ایک پرامن دعوت تھی مگر مکہ والوں نے آپ کے خلاف یک طرفہ طور پرتشد دسٹر و ع کر دیا۔ اس کے بعد آپ اپنے ساتھیوں کو نے کر مکہ سے مدینہ چلے گئے۔ اب مدینہ آپ کی دعوت کام کز بن گیا۔ تاہم مکہ کے سردار اس پر راضی نہیں ہوئے۔ انھوں نے آپ کے خلاف مسلح جارجیت کی جس کے نتیجہ ہیں سے میں وہ لڑائی پیش آئی جو غزوہ کہ در کے نام سے مشہور ہے۔

اس جنگ میں خدا نے پیغمبراور ان کے ساتھیوں کی مدد فرمائی اور وہ اپنے مخالفین پر کامیاب ہوئے ۔ اس جنگ کے واقعات میں سے ایک واقع بیہ کاس میں مکرے منز اوئی گرنتار ہوکر مدینہ لائے گئے۔ یہ لوگ فدیم معیار کے مطابق پڑھے لکھے تھے۔ جب کہ مدینہ میں پڑھائی کارواج نہ کھتا۔ پیغمبراسلام صلی السّر علیہ وسلم نے تعلیم کو ان قیدیوں کا فدیر قرار دے دیا۔ آپ نے اطان فر مایا کہ ان میں سے جوا دمی مدینہ کے دس بچوں کو لکھنا پڑھنا سکھا دے گا تو اس کو ہم قیدسے رہائی دے دیں گے۔ جنانچ کی قیدیوں سے اس طرح تعلیمی فدمت انجام دے کررہائی حاصل کی (سیرت ابن کثیر ۲ صفحہ ۵۱۲)

یاسلام کی تاریخ بیں پہلا مدرسرتھا۔ بہ پہلاموقع تفاجب کرمسلم نوجوانوں کو کھے اپڑھناسکھانے کا ایک نظام قائم کیا گیا تھا۔ اس مدرسر کے تمام کے تمام کیے نظر کھے بھے۔ اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ اسلام بیں تعلیم کا ابھیت کتی زیادہ ہے۔ اس واقعہ کی روشن بیں کہا جاسکتا ہے کہ سے اندازہ ہوتا ہے کہ اسلام بیں تعلیم کا میرسے تعلیم حاصل کرنا پڑے، نواہ تم کو ایک ایسے کہ سے تعلیم حاصل کرنا پڑے، نواہ تم کو ایک ایسے ادارہ بیں پڑھنا پڑے جس کے تمام ٹیچر تمہاری دیشن قوم سے تعلق رکھتے ہوں۔ انسان بیدائشنی طور پر ہر صلاحت کے رائے علم کی حزورت ہوتی ہے۔ علم ادمی کو اپنی صلاحیت و کو بیش کی دنیا سے واقعیت حاصل کرنے ۔ علم کا دمی کو اس قابل بنا تا ہے کہ کو وہ سے دیمکن ہوتا ہے کہ اُدمی کو اس قابل بنا تا ہے کہ کوہ انتخال سکھا تا ہے۔ علم کا دمی کو اس قابل بنا تا ہے کہ کوہ انتخال سکھا تا ہے۔ علم کا دمی کو اس قابل بنا تا ہے کہ کوہ انتخال سکھا تا ہے۔ علم کا دمی کو اس قابل بنا تا ہے کہ کوہ انتخال سکھا تا ہے۔ علم کا دمی کو اس قابل بنا تا ہے کہ کوہ انتخال سکھا تا ہے۔ علم کا دمی کو اس قابل بنا تا کی صورت بیں پچھلے انسانوں کے تجربات پڑھے۔ وہ تاریخ کی کا میا بیوں اور ناکا میوں سے واقف ہو۔ کی صورت بیں پچھلے انسانوں کے تجربات پڑھے۔ وہ تاریخ کی کا میا بیوں اور ناکا میوں سے واقف ہو۔ علم کے بغیرادی می میں وجسے دیمکن ہوت واقف ہو۔ علم کے بغیرادی می میں میں کہ خوراد ہے۔

### درست كلام

قرآن بیں ارشاد ہوا ہے کہ : اے ایمان والو! التُرسے ڈرو اور درست بات (قول سدید) کہو، وہ تمہارے اعلی سدھارے گا۔ اور تمہارے گنا ہوں کو بخش دے گا۔ اور جو شخص التُراوراس سے رسول کی اطاعت کرے اس نے بڑی کامیا بی حاصل کی (الاحذاب ۱۰-۰۰)

سدید کے معنی وہی ہیں جس کواردو میں درست یا مھیک کہتے ہیں۔ عربی زبان میں کہاجاتا ہے سکد کَداند ہُنے ، بین تیرکو کھیک نشانہ کے رخ پرسیدھا کیا۔ اس اعتبار سے قول سدید کے معنی ہوں گے بالکل کھیک بات ، نشانہ پر لگتی ہوئی بات (ای قولا قاصد الم غیر حبائل، حقاغیں باطل (ابطری) ای مستقیما لاا عوجاج فید ولا (غراف (ابن کیر)

اس سے معلوم ہواکہ درست کلام سے اصلاح اعال کا فائدہ ہوتا ہے۔جس سماج ہیں لوگوں کا حال یہ ہوکہ وہ کسی بات کو درست انداز ہیں کہیں اس سماج کے معاطات بھی درست رہتے ہیں۔ میں۔ درست بات اس بات کی ضمانت بن جات ہوں۔ وہاں آپ دیکھیں کفرشنے سے بچ جائیں۔ مثلاً آپ اپنے عبادت خانہ کے اندر داخل ہوں۔ وہاں آپ دیکھیں کفرش پر مقدس کتا ہ کے کھا وراق بھر سے ہوئے بڑے ہیں۔ اب ایک صورت یہ ہے کہ آپ لوگوں سے یہ ہیں کہیں کہیں عبادت خانہ یں داخل ہوات وہاں ہوں تھرے ہوئے بڑے ہے۔ وسری صورت یہ ہے کہ آپ لوگوں سے دوسری حورت یہ ہے کہ آپ لوگوں کے اوراق کے اوراق بھر سے کہ آپ لوگوں سے حرمتی کی ، اوراس کے اوراق سے اوراق کے اوراق کی بے حرمتی کی ، اوراس کے اوراق کیا ڈکر زمین پر بھینک دیے۔

آپ کی پہلی بات قول سدیدی مثال ہے۔ اور دوسری بات قول غیرسدیدی مثال۔ اگراب معاطے کو پہلی قسم کے الفاظ میں بیان کریں تواس سے کوئی خرابی پیدا نہیں ہوگی۔ اس کے برعکس اگر آپ مذکورہ مثال کے مطابق، دوسری قتم کے الغاظ بولئے لگیں توسننے والے بجراک اکھیں گے۔ ہرطرف غم وضعے کی ابر دوڑ بائے گی۔ لوگ دوسر سے فرقے کے خلاف انتقامی کارروائی شروع کردیں گے۔ اس کے بعد جوابی انتقام کا سلسلسٹروع ہوجائے گا۔ اور تھی۔ بیوری بستی آگ اور خون کی نذر ہوجائے گی۔

#### منصوبه بزدعمل

قرآن کی سورہ نمبرہ ہم میں ارشاد ہوا ہے ۔۔ پستم صبر کر وجس طرح ہمت والے پغیروں نے صبر کہا اور ان کے بلے جلدی نزکر و (فاصد کے ماصد راولوالعن من اندہ ولا تستعجل نہم) الاحقاف ہو وزرگیا اور ان کے بلے جلدی نزکر و مقصدیا مشن زندگی مشکلات اور مسائل کے در میان جینے کا نام ہے۔خاص طور پر جو آدمی کوئی مقصدیا مشن سے کرا سکھے اس کے بلے تو قدم پر رکا ولیں اور مخالفتیں پیش آتی ہیں۔اسس کو طوفا نوں سے در میان اینا سفر طے کرنا ہوتا ہے۔

ایسی حالت میں زندگی کے دوط پیتے ہیں۔ ایک برکرجب کوئی مخالف صورت مال سامنے آئے

تو فوری روعمل کے تحت اس کے خلا ف کارروائی شروع کردی جائے۔ دوسری صورت یہ ہے کہ مخالف صورت حال پیش آئے کے بعد آ دمی اپنے جذبات کو تقاھے۔ وہ پور سے معا لم پر محفظہ لے خوان کے ما تق

خوروفکر کرنے۔ اس کے سامنے وہ صاحبہ مشورہ لوگوں سے مشورہ بھی کرنے۔ اس کے بعد سوچے سمجھے

فیصلہ کے مطابق ہوا ہی کارروائی کرنے سے پہلے طریقہ کا نام عجلت ہے اور دوسرے طریقہ کا نام مبر۔

عجلت کے تحت کیا ہوا اقدام ہمیشہ ناکام ہوتا ہے۔ اس کی وجریہ ہے کہ ایسے اقدام میں صورت

عال کا پورا جائزہ شا مل نہیں ہوتا۔ ایسا آ دمی نراپی طاقت کا صبحے

اساب کا لی افراء کر مقابلہ کے میدان میں کو دیڑتا ہے۔ اوریہ فوت کا قانون ہے کہ اسباب کا لی افراء کی بینے ہوا قدام کیا جائے وہ کبھی کا میابی کے درج تک نز پہنچے۔

صبر کا معابلہ اس سے بالکل مختلف ہے۔ جو آ دمی صبر کا طریقہ اختیار کرنے وہ کارروائی سے سبر کا معابلہ اس سے بالکل مختلف ہے۔ جو آ دمی صبر کا طریقہ اختیار کرے وہ کارروائی سے پہلے اسس کے انجام کو سوچتا ہے ، وہ جذبات کی رعایت کرنے کے تعیقت کی رعایت کرتا ہے ، وہ جانتا ہے کہ وہ ایک ایسی دنسیا میں ہے جہاں فطرت کے قانون کی حکم ان ہے ، نزکہ اس کی اپنی نواہشوں اور تمناؤس کی۔

صبریہ ہے کہ آدمی جذبات سے اوپر اٹھ کر حقیقت کو دیکھے۔ وہ ذاتی خواہنوں سے غیرمت اثر رہ کر فطرت سے نظام کو سمجھے قبر آدمی کو اس قابل بنا تا ہے کہ وہ منصوبہ بندعمل کر سکے اور اس دنیا یس کا میا ب عمل وہی ہے جومنصوبہ بندی سے ساتھ انجام دیا گیا ہو۔

#### منفى سوچ نہيں

ہجرت کے تیسر سے سال غزوہ احد بیش آیا۔ اس میں سلما نوں کو شکست ہوئی۔ بغزوہ ہرا عتبار سے مخالفین اسلام کی جارحیت اور زیادتی پر مبنی تھا۔ بظاہریہ ہونا چا ہیے تھا کہ قرآن بیں اس پر مخالفین کے لیے مذمرت کی آیتیں اتریں مگر برعکس طور پرقرآن میں وہ آیتیں اتریں جن میں خودمسلمانوں کو صیحت کی گئی تھی ۔ قرآن میں مسلمانوں سے کہا گیا کہ اگر احد کے موقع پرتم کو زخم پہنچا ہے تو اس سے پہلے بدر کے موقع پر فریق تانی کو زخم پہنچ چکا ہے۔ اور یہ ایام ہم اسی طرح بدلے رہتے ہیں دفیان احسابہ قرع فقت مسکی انقاع قرئے مثله و قبلے الدیّام شداولها بین انتاس)

قرآن میں یہ انداز کیوں اختیار کیا گیا۔ اس کارازیہ ہے کہ زندگی کی تمام ترفیاں ان لوگوں کو ملتی ہیں جو نتبت طرز فکر کے حام ہیں۔ غزوہ احدے حادثہ سے اندلیشہ تفاکہ مسلمان انتقامی نفسیا سے میں مبتلا ہو جا کیں گئے اور اس طرح وہ نتبت فرہن کو کھو دیں گے۔ اس خطرہ سے بچانے کے یہے قرآن میں مذکورہ قسم کا تبصرہ نازل کیا گیا منفی نفسیا سے کے طوفان میں انفیں منبت نفسیات کی طرف موڑ دیا گیا۔

یہی تدبیر دوسری عالمی جنگ سے بعد جا پا نیوں نے اختیار کی۔ دوسری عالمی جنگ ہیں امریکا نے جا پان سے صنعتی شہر ہمیروشیا پر ایٹم بم گراکر اسے تباہ کر دیا تھا۔ اس سے بعد جا پا نیوں ہیں امریکا کے خلاف انتقت ام کی آگ بھر کسا بھی تھی۔ اس وقت جا پان کے دانش وروں نے یہ کہہ کر اپنی قوم کو شھنڈا کیا کہ اگر امریکا نے ۱۹۲۵ میں ہم ان سے ہمیروشیا کو تباہ کیا ہے تو اس سے بہلے ۱۹۴۱ میں ہم ان سے پرل ہار برکوتب ہم کر بھے سے اب او ہم کیسو ہوکر مستقبل کی تعمیر کریں۔ دانش وروں کی اسسے سے میں مربع کے سے۔ اب معاملہ برابر ہوگیا۔ اب آؤ ہم کیسو ہوکر مستقبل کی تعمیر کریں۔ دانش وروں کی اسسے سے رہنا تی نے جا پائی قوم سے لیے تباہی سے با وجود ترقی کا ایک نبا در وازہ کھول دیا۔

یہی اس دنیا میں ترقی کا راز ہے۔ یہاں وہ لوگ ترقی کرتے ہیں جومنفی تجربہ سے باوجو داپنی نتبت سوچ کو باقی رکھیں ، جومخالفت حالات میں بھی اپنے لیے موافق ام کا نات تلاش کرلیں۔ جو ناکامیوں کے ہجوم میں اپنے لیے کامیا بی کانیار استہ دریافت کرلیں۔

اس دنیا میں بڑی ترقی صرف ان لوگوں سے لیے مقدر ہے جوخارج سے غیرمتا تررہ کر اپناراستہ محود اپنی نتبت سوچ کے تحت بنائیں۔

#### ذمبنی ارتفت اء

ایسے آدی کی بڑھی ہوئی ذہنی استعداد اس بات کی صانت بن جاتی ہے کہ وہ تی کوحق کے روپ
میں دیکھے اور باطل کو باطل کے روپ میں بہچان ہے۔ وہ چیزوں کو ویسی ہی دیکھتا ہے جیسی کہ وہ ہیں، ناکہ
دکھانے والے جس روپ میں اس کو دکھا دیں۔ ایسا آدی اس پوزیشن میں ہوجاتا ہے کہ وہ شہمات کا پر دہ
ہواڑکر سپجائی کو دیکھے۔ وہ مغالط اور استدلال کے درمیان فرق کر سکے۔ وہ جان لے کہ جذباتی نقط انظر
کیا ہے اور عقلی نقط انظر کیا۔ ایسے آدی کے اندروہ چیز پر ورش پاتی ہے جس کو تخلیقی ذہن کہا جاتا ہے۔
وہ چیزوں کو از سرنو دریا فٹ کرتا ہے، وہ تقلید سے اوپر اٹھ کر مجہم دانہ رائے بنا نے سے قابل ہوجاتا
ہے۔ وہ ظوام کا پر دہ پھارا کر حقیقت کو دیکھنے لگتا ہے۔ وہ اپنے آپ کو بھی زیادہ ہم ترطور پر جان لبتا
ہے ، اور دوسروں کے بارہ میں بھی اس کے اندرزیا دہ سے چیجان پیدا ہوجاتی ہے۔ عام انسان اگر صوف

ہی دوسرا راستہالیتاہے۔

### نفع تخشي

قرآن کی سورہ نمرس میں ارشاد ہواہے کہ: خدانے آسمان سے پانی اٹا را۔ بھرنالے اپنی اپنی مقدار کے موافق برنیکے۔ بھرسیلاب نے ابھرتے جھاگ کو اٹھا لیا۔ اور اسی طرح کا جھاگ ان چیزوں میں بھی ابھر کا آپ ، جن کو لوگ زیوریا اسباب بنانے کے لیے آگ میں بگھلاتے ہیں۔ اس طرح خداحتی اور باطل کی مثال بیان کرتا ہے۔ بیس جھاگ تو سو کھ کر جاتا رہتا ہے۔ اور جو چیز انسانوں کو نفع بہنچانے والی ہے وہ زین میں کھر جاتی ہے ، اسی طرح خدامتالیں بیان کرتا ہے (الرعد ۱۷)

دنیا کے ببدا کرنے والے نے اس کا نظام نفع بختی سے اصول پر قائم کیا ہے۔ بینی جوجیسے دوسروں کے یہے مفید ہو وہ بہال باقی رہے اور جو چیزاس اعتبار سے اپنی افا دست کھو د ہے وہ اسی طرح کو بین کا رسمجھ کر کھینگ دیا جاتا ہے۔

نفع بختی کا آغاز آدمی کے اپنے دماغ سے ہوتا ہے۔ بعنی آدمی دوسروں کا خِرخواہ ہو، وہ اپنے فائدہ کے لیے سورتوں میں رکھے کہ وہ دوسروں کے لیے کن صورتوں میں فائدہ ہے لیے سوچتے ہوئے بہنجی اپنے دھیان میں رکھے کہ وہ دوسروں کے لیے کن صورتوں میں فائدہ بہنچانے والابن سکتا ہے، دوسروں کے بارہ میں اس کے اندر ہمدر دی کا جذربہ ہوں کہ بے تعلقی کا جذربہ ۔

ہراً دمی سماج سے اندر زندگی گزارتا ہے۔ ہرا دمی کی سرگرمیاں سماج سے اندرجاری ہوتی ہیں جس اومی کا طریقہ میں ہوں کا دمی کا طریقہ میں ہوکہ وہ اپنا فائدہ چاہے اور صرف اپنے ذاتی تقاضوں کو پورا کرنے بین مشخول رہے ، وہ کو یا فطرت سے نقشہ سے خلاف کام کررہا ہے اور جوا دمی فطرت سے نقشہ سے خلاف کام کرے وہ حسندا کی اس دنیا میں کہی کامیا بہیں ہوسکتا۔

صیحے طربقہ بہ ہے کہ آدمی اپنی زندگی کی تعمیراس طرح کر ہے کہ اس میں دوسروں کا بھی حصہ ہو۔ فطرت کے نظام کو استعمال کر کے جب وہ کوئی فائدہ حاصل کر ہے تو اس نے دوسروں کو بھی اس بیں صرور ترکیک کیا ہو۔اس کا اصول یہ ہوکہ اس کو لینے کے ساتھ دینا بھی ہے ، دوسروں سے فائدہ اٹھانے کے ساتھ دوسروں کو فائدہ بہنجا نا بھی۔

کائنات میں بقاصرف باہمی افا دیت کو حاصل ہے بنو دغرضاں زرویہ کے لیے اس کا گنات میں کوئی جگہ نہیں ۔ خداکی اس دنیا میں یہی اصول انسان کے لیے بھی ہے اور بقیہ کا گنات کے لیے بھی ۔

# اميدكانظام

دنیا کی زندگی میں انسان کومسلسل تلخ تجربات پیش آتے ہیں۔ اس کو ایسے واقعات سے درمیان سے گزرنا ہوتا ہے جوبظا ہردل توڑ دینے والے ہیں۔مگرانسان پھر بھی اپناسفر جاری رکھتاہے۔ اس کی زندگی کاسفر بھی ختم نہیں ہوتا۔

اس کاراز امید ہے ۔ فطرت نے انسان سے اندر امسید کا جذبہ اس طرح رکھ دیا ہے کہ وہ کمجھی ختم ںزہو ، و ہ برا بر انسان کوسرگرم عمل رکھے ۔

اس دنیا میں ہرکام تدریج کے ساتھ ہوتاہے۔کسان آج زبین میں بیج ڈالآہے اور بہت دنوں کے بعداس کو اس کا بیل حاصل ہوتاہے۔ ماں مصیبت اٹھا کر اپنے چھوٹے بیچے کی پرورش کرتی ہوتا ہے۔ ماں مصیبت اٹھا کر اپنے چھوٹے بیچے کی پرورش کرتی ہے۔ ماں مصیبت اٹھا کر اپنے چھوٹے بیک برورش کرتی ہے۔ ایکن ساری دنیا میں عورت اور مردمسلسل اسی طرح متحرک ہیں۔ اس کی وج صرف یہ ہے کہ ہرایک سے دل میں چھیا ہوا امید کا جذبہ اس کا مہدارا بنار ہمتا ہے۔ اگر یہ امیدنہ ہو تو دنیا کی تمام سرگرمیاں ٹھٹھ کررہ جائیں۔

تاہم بعض اوقات ایسا ہوتا ہے کہ انسان کسی زیادہ بڑسے نقصان میں بہتلا ہوجا تا ہے۔اس کوکوئی ایسا تجربہ بیش آجاتا ہے۔ جو بظاہراس سے سار سے نصو بے کو تباہ کردینے والا ہے۔ یہ انسان کے لیے استحان کا ایک لحم ہوتا ہے۔ اگروہ بدستورامید کے اوپر قائم رہے ، وہ حال سے بجائے مستقبل پر اپنی نظر جائے تو بہت جلدوہ پائے گاکہ حوصلہ شکنی سے سخنت حالات میں بھی اس سے لیے امبد کا امکان موجود تھا۔ با بوسی کی آخری حد تک جائر بھی اس سے اسکان ت میں ہوئے تھے۔ زندگی سے بھے در واز سے اس سے لیے اگر جبند ہوگئے لیکن کچھ اور در واز سے بھر بھی اس سے لیے کھلے ہوئے تھے جن میں وا خل ہوئر وہ اپنا سفر حیات کا میابی کے ساتھ جاری رکھ سکے۔

#### انس ومجرت

صدیت میں آیا ہے کہ پنیم راسسلام صلی السّرعلیہ وسلم نے فرمایا کہ ۔۔۔۔مومن انس و مجبت والاانسان ہوتا ہے۔ اس آ دمی میں کوئی نیر نہیں جو نہ دوسروں سے مانوس ہوا ور نہ دوسرے اس سے مانوس ہول۔ لوگوں میں سب سے بہر وہ ہے جوسب سے زیادہ لوگوں کو نفع پہنچانے والا ہو (الموسن آنیت مانوٹ ، ولا غیر فیصن المانات ولا یو فیصن و خیر المناس انفعہ ہے للناس) ادب الدنیا والدین المبعری ،صفر ۱۳۳

انسان حب اپنی صیح فطرت برقائم ہو تو وہ ویسا ہی ہوتا ہے جیساکہ اس حدیث رسول میں بتایا گیا ہے۔ اس سے اندرایسی صفات ہوتی ہیں جولوگوں کو اس کی طرف ماکل کر دیں۔ اسی طرح وہ خود دوسرے انسانوں سے الغنت و مجست کے ساتھ پیش آنے والا انسان ہوتا ہے۔ یہی وہ انسان ہیں جن کے سلنے سے ایک بہتر سماج وجود میں آتا ہے۔ وہ دوسسروں کو فائدہ پہنچ سنے والے ہوتے ہی اور دوسروں کو فائدہ کا تجربہ ہوتا ہے۔

جو لوگ دنیا میں اس طرح جئیں وہ خو دبھی کامیاب ہوتے ہیں اور دوسروں کے لیے بھی کامیا بی کا ذریعہ بنتے ہیں۔ وہ بچول کی مانند ہوتے ہیں جو اپنے آپ میں بھی خیر ہوتا ہے اور پور سے باغ سے لیے بھی خیر۔

ایساانسان کینہ ونفرت جلیے جذبات سے خالی ہوتا ہے۔ اس کے دل ہیں دوسروں کے بلے خیرخواہی کے سواا ورکچے نہیں ہوتا۔ وہ ہرایک کو اپناسمحقنا ہے۔ ہرایک کے بلے اس کے دل ہیں بہترین تمنائیں ہوتی ہیں۔ جب بھی کو کی شخص اس سے ملتا ہے تو وہ محسوس کرتا ہے کہ وہ کیھول سے مل رہا ہے رہ کہمی کا نیا ہے۔ اس کے پاس بیٹھنا الغت و مجست کے ماحول میں بیٹھنا ہوتا ہے رہ کہنوں و وحشت کے ماحول میں بیٹھنا۔

ایسا اومی جب دوسروں سے ملتا ہے تو وہ اس سے مسکر اکر ملتا ہے۔ وہ ہمیشہ دوک روں کی رہایت کرتا ہے۔ دوسروں کے کام آنا اس کے یاخوشی کا ایک تجربہ ہوتا ہے۔ دوسروں کے کام آنا اس کے یاخوشی کا ایک تجربہ ہوتا ہے۔ دوسروں کے ساتھ اس کی نیرخواہی کا جذبہ اس وقت میں ختم نہیں ہوتا جبکہ دوسروں کی طوف سے اس کوکوئی ناخوش گو ارتجربہ بیش آئے۔

## صرورت بذكهرص

صدیث میں آیا ہے کہ پیغیر اسسلام صلی السّرعلیہ وسلم نے فرمایاکہ --جوآدمی بقدرصرورت پر قناعت نزکرے تووہ ساری زندگی غیرمطمئن حالت میں رہے گا (مسن الا یجند مسن انعیش مایکنید، نم یجدماعاش مایف نید) ادب الدنیا والدین البصری ،صغر ۲۹۱

مطمئن زندگی کا تعلق زیادہ سے نہیں ہے بلکہ قناعت سے ہے۔ جو آدمی صرورت سے بقدر پاکر مطمئن ہوجائے، وہی اس نعمت کو پاسکتا ہے جس کو اطبینان کماجا تا ہے۔ اس سے برعکس جوآدمی صرورت کے بحارت کے برعکس جوآدمی مزورت کے بحائے خواہش کو اپنا معیار بنا سے وہ کہی اطبینان کی زندگی نہیں پاسکتا۔ کیوں کر صرورت کی ابک حد ہے ، مگر خواہش اور حرص کی کوئی کو دنہیں۔

آدمی کوچاہیے کہ وہ صرورت اور حرص میں فرق کرے ۔ وہ اپنی جدوجہد کا نشانہ صرورت کی تکمیل کو بنائے ندکہ خواہش کی تکمیل کو ۔ جب صرورت کو نشانہ بنایا جائے توہر چرزاپنی فطری جگر بررہتی ہے ۔ آدمی صرورت کی فراہمی کے بعد اس کا وقت پالیتا ہے کہ وہ زندگی کے اعلیٰ مقاصد میں بھی اپنے آپ کومصروف کر سکے ۔ اس کے برعکس جب صرورت کے بجائے حرص کو نشانہ بنالیا جائے توادی مرف کر سے ۔ اس کے براس کوئی ایسا وقت نہیں بچتا جس میں وہ اعلیٰ انسانی تقاصنوں کی تکمیل میں اپنا حصرا داکر سکے ۔

صرورت کو نشانہ بیانے کی صورت میں زندگی کا نظام اپنے فطری دائرہ میں ہوتا ہے۔اس کے بجائے جب صرورت کی حدسا منے ندر کھی جائے بلکرا پی خوا ہش کو اپنا رہنا بنا لیا جائے تو زندگی کا فطری نقت کر کم جاتا ہے۔ اور اس دنیا میں پڑ مافیت زندگی و ہی ہے جو فطرت کے نقت پر گزاری جائے۔
حرص کامعاملہ ہمیشہ ادی چیزوں میں پیش آتا ہے ، بزکہ اعلیٰ اقدار میں ۔ ایس مالت میں جوآدی اپنی حرص کے پیچھے دوڑ ہے اس نے گویا اپنی آدمیت کو گھٹالیا ۔ کیوں کہ ما دی هزوریات آدمی کی زندگی کا جزء ہیں بنکہ کا ۔

یں صبیح طریقہ یہ ہے کہ آ دمی اعلیٰ انسانی مقاصد کو اپنی زندگی ہیں پہلی اہمیت کا درج دے اور ما دی چیزوں کی فراہمی کو دوسرے درجہ میں رکھے۔

#### رهسد كافائده

صدیت میں آیاہے کہ پنجر اسسال مصلی السّر علیہ وسلم نے فر مایا کہ ۔۔ ونیاسے بے رغبت ہوجاؤ،
تم فدا کے مجوب بن جا وکے ۔ لوگوں کے پاس جو کچھ ہے اس سے بے رغبت ہوجاؤ ، تم لوگوں کے مجوب
بن جا وکے دانھ دفی المد نیا یہ حبث اللّٰه وازھ دفیہ اف ایدی المناس بحبث المناس) ادب الدنیا والدین ابس عزت و مجرت کا راز ہے نیازی ہے ۔ آومی کے اندرجتنازیا وہ بنسیازی کی کیفیت پر اہوگ اتنا ہی زیادہ لوگوں کے لیے اس کی کشش بڑھتی چل جائے گی۔

خداسے قریب ہونے کا راز دوکسروں سے دور ہونا ہے۔ آدمی جتنازیادہ دوسری چیزوں سے بے رغبت ہوگا اتنا ہی زیادہ وہ خدا کے بار سے میں سوچے گا اور خدائی چیزوں میں شغول ہوگا۔
اس کے برعکس آدمی جتنازیا دہ دوسری چیزوں میں اپنا دل لگائے گا اتنا ہی وہ خدا کی طرف سے خفلات میں پڑجائے گا۔ دوکسری چیزوں سے تعلق کا بڑھنا خدا کے ساتھ اپنے تعلق کو گھٹا نا ہے۔ اسی طرح خداسے اپنے تعلق کو بڑھا نے کا لازمی نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ آدمی کا قبلی تعلق دوکسری چیزوں کے ساتھ باقی نہیسیں رہتا۔
باتی نہیسیں رہتا۔

لوگ ایسے اومی کی عزت کرتے ہیں جس کو وہ اپنے سے اونچا سیمھتے ہوں۔ جو آدمی اکنیں اپنے برابریا اپنے سے کم دکھائی دے اس کے لیے بوگوں کے اندرعزت و قدر دانی کا اعلیٰ جذبہ پیدا نہیں ہوگا۔

یہی وجہ ہے کہ جو آدمی سماج میں اس طرح رہے کہ وہ دوسہ وں سے سبے نیاز بنا ہوا ہو، وہ دوکسہ وں سے سبے نیاز بنا ہوا ہو، وہ دوکسہ وں سے کسی چیز کا امیدوارنہ ہو، ایسا انسان اپنے آپ دوسروں کے درمیان اونچا درجہ حاصل کرلیتا ہے۔ کسی کوئٹ ش کے بغیروہ دوسروں کی نظریں محریم بن جاتا ہے۔

دنیای چیزوں سے بے رغبتی آدمی کو بیک و قت دو فائدے دیتی ہے۔ ایک طرف وہ پُر عافیت زندگی کا الک بن جاتا ہے ، وہ اعلیٰ حقیقتوں میں جلنے لگتا ہے۔ دوسسری طرف یہ ہوتا ہے کہ سماج کے درمیان اپنے آپ عزت واحر ام کامقام حاصل ہوجا تا ہے۔ وہ اپنی نظریں بھی باعزت اُدمی بن جاتا ہے اور دوسروں کی نظریس بھی۔

زا صدارز زندگی نام ہے جیوٹی چیز کو کھوکر زیادہ بڑی چیز کو پالینا۔

علم کی اہمیت

علم کی دنیاایک لامحدو د دنیا ہے۔ یہ دنیا معلومات کے خزانہ سے بھری ہوئی ہے۔ کوئی بھی شخص ایسانہیں ہے جوسارے علوم اور تمام معلومات اپنے دماغ میں بھرے ہوئے ہو یس کے پاس اکس کا پچھ حصر ہے اور کسی کے پاس اس کا کچھ۔

مختلف انسانوں سے پاس جمع شدہ بہخزارہ آپ کوکس طرح ہے، اس کی صورت مرف ایک ہے۔
وہ یہ کہ آپ اس سے طالب بن جائیں۔آپ سے دل میں ان کو حاصل کرنے کا بے پناہ شوق پیدا ہوجائے۔
جب ایسا ہوگا تو آپ ہوگوں سے پوچھنے لگیں گے تاکہ ان سے پاس جمع شدہ معلومات کو لے کر اپنے علمی ونیرہ
کو بڑھا کیں۔ آپ اہل علم کی کتا ہیں پڑھیں گے تاکہ ان سے اندر علم کا جو خزار نبند ہے ، اپنے آپ کو اس
کا حصہ دار بنا سکیں۔

انسان کی ساری اہمیت علم سے اعتبار سے ہے۔جوانسان جتنا زیادہ علم والا ہوگا اتنا ہی زیادہ وہ قابل قدر ہوگا۔ زندگی کی ہرتر تی براہ راست طور پر علم سے جڑی ہوتی ہے، جتنا زیادہ علم اتنا ہی زیادہ ترقی۔ علم سے معاملہ بیں ہرادمی کی تین میں سے کوئی ایک چندیت ہوتی ہے۔ قائل ،سنمع، آخذ۔ بعنی کہنے والا اور سننے والا اور ماننے والا۔

آدمی کوچا ہیے کہ وہ اپنے آپ کوجس جنیت ہیں پائے، وہ اس کا پوراحق ا داکرہے۔ اگراکس کو بولنا چا ہیے، وہ الیا کلام نه بولنے کاموقع مل رہے ہے تو وہ ذمر داران کلام کرے۔ وہ وہی بولے جواس کو بولنا چا ہیے، وہ الیا کلام نه کریے جوحقیقت کے اظہار کے لیے ہون کہ خودنمائی کے کریے جوحقیقت نواقع ہوں کہ خودنمائی کے لیے۔ اسی طرح جوسن رہا ہے اس پر بھی لازم ہے کہ وہ سننے کاحق اداکرے۔ وہ کہی ہوئی بات کوپورے دھیان کے ساتھ سنے اور اس کو اسی معنی میں ہے جس معنی میں لینے والے نے اس کو کما ہے۔

# حقيقت كى الجميت

صدیث میں آیا ہے کہ پیغمبر رسال مصلی السّرعلیہ وسلم نے فرمایا کہ سے تفور اعلم زیادہ عبادت سے بہتر ہے (متلیل العلم خیر مسن کٹیر لانعبادة) ادب الدنیا والدین البعری، صفح ۱۱۲

اس حدیث ہیں جو تقابل ہے وہ حقیقی علم اور ظاہری عبادت کے درمیان ہے رنکہ سادہ طور پر صرف علم اور غلم اور غلم اور عبادت ہوت ہوت ہوت ہوت نہادہ طور پر صرف علم اور عبادت ہوت زبادہ مرسے تو اتن قابل قدر بات نہیں ہے جتنابہ بات کو ایک شخص علم میں محنت کرنے اور اس سے حکمت و معرفت کا خزارہ حاصل کرنے ۔

حقیقت یہ ہے کہ خود عبادت کا تعلق علم سے بہت گہرا ہے۔ جو آدمی گرا علم رکھتا ہووہ اسی کے ساتھ گہری معرفت والا انسان ہوگا۔ اور برگری معرفت ہی عبادت کی اصل روح ہے۔ عبادت صرف ظاہری مراسم کا نام نہیں ہے بلکہ اس اسپرٹ کا نام ہے جو عبادت سے اندر موجود ہوتی ہے۔ یہ اسپرٹ ہی عبادت کوعبادت بناتی ہے اور یہ اسپرٹ علم کے بغیرسی کوحاصل نہیں ہوتی۔

علم ادمی کے ذہن کوجگا تا ہے۔ وہ اس کو بیٹنعوری سے نکال کرشعور کے مرحلہ ہیں بہنچا تا ہے۔ وہ آدمی کو اس قابل بنا تاہے کہ وہ اپنی فطری صلاحیتوں کو درست طور پر استعمال کرسکے ۔علم آدمی کو اس قابل بنا تا ہے کہ وہ اپنی زندگی مے مقصد کو شمھے اور اس سے لیے کامیا ب منصوبہ بندی کرے ۔

موجوده دنیا بین آدمی کے اوپر بیک وقت دو ذمر داریاں ہیں - ایک، خداکی نسبت سے - اور دوسر سے ، انسان کی نسبت سے - انہی دونوں ذمر داریوں کوشیح طور پر اداکر نے کا نام کامب بی سے - دونوں میں سے کوئی ایک ذمر داری بھی اگر حیوٹ جائے تو آدمی کی زندگی ادھوری رہ جائے گی - دونوں میں اسے کوئی ایک ذمر داریوں کا شیحے شعور دیتا ہے - وہ کا مل انسان کملا نے کامستحق نہیں قراریا ہے گا - علم انہی دونوں ذمر داریوں کا شیحے شعور دیتا ہے - وہ آدمی کو کامل منصور بربندی کے قابل بنا تا ہے -

سے چیزی اہمیت اسس سے باطن سے ہوتی ہے مذکر اس سے خارج سے - وہی انسان کامیاب ہے جو باطنی اہمیت والی چیز ا پنے اندر رکھتا ہو ۔ صرف خارجی ظوا ہرنہ خدا کی نظریں قابل قدر ہیں اور سزانسان کی نظرییں ۔

# كامسيابي كاراز

حدیث میں آیا ہے کہ پیغمبراسلام صلی السّرعلیہ وسلم نے فرمایا کہ ۔۔۔ تم اپنی بسندیدہ چرکومرف اس وقت پاسکتے ہوجب کرتم اپنی نا بسندیدہ چر پر صبر کرو - اور جو کچھ تم چاہتے ہواس کوتم اپنی نواہشوں کوچھوٹر نے بغیراصل نہیں کر سکتے (استم الا شنالون ما تحبون الا بانصبر علی ما شکر ہون والا تبلغون ما تھوون الآب تر آئ ما تشتھون) ادب الدنیا والدین البھری ، صفح ۸۱

موجودہ دنیا فطرت سے جس اصول پر قائم ہے وہ یہ ہے کہ یہاں پانے کے لیے کھوناپڑتا ہے۔
یہاں ایک پسندیدہ چرکو حاصل کرنے کے لیے کسی دوسری پسندیدہ چرز کو چھوٹر ناپڑتا ہے۔ یہاں کامیابی
کی مزول پر پہنچنااس کے لیے مقدر ہے جوراستہ کی ناکامیوں کو برداشت کرنے کے لیے تبار ہوجائے۔
اسی کا نام صبر ہے۔ صبر کی صفت اُ دمی کو اس قابل بناتی ہے کہ وہ اپنی مطلوب چرکوحاصل کرنے
کی ضروری قیمت اداکر سکے ۔صبر اُدمی کو حوصلہ مند بناتا ہے۔ صبر کے ذریعہ اُدمی اس قابل ہوجاتا ہے کہ وہ
ان ناخوش گواریوں کو پرسکون طور پر جھیل سکے ، جن کا پیش اُنا ہر معاملہ ہیں صروری ہے۔ خواہ وہ دین
کا معاملہ ہویا دنیا کا معاملہ ہو۔

درخت سے پھول لینے کے لیے آدمی کو کانٹوں سے نباہ کرنا پڑتا ہے۔ اسی طرح سماج کے اندراپنے کسی مقصد کو حاصل کرنے کے لیے ان ناخوش گواریوں کو برداشت کرنا پڑتا ہے جولازمی طور برد وسروں کی طون سے پیش آتی ہیں۔ آدمی کا مقصد جتنازیا وہ بلند ہواتنی ہی زیادہ دشواریاں اس کی راہ ہیں پیش آتی ہیں۔ اس کا واحد حل یہ ہے کہ آدمی اس قسم کی تمام ناگواریوں کو گوار اکر سے تاکہ وہ اپنی پوری قوت کو کیسوی کے ساتھ اپنے مقصد کے حصول ہیں رگا سکے۔

ناخوش گواریوں پرصبرکرنا اپنے اندر ایک نثبت پہلور کھتا ہے۔ اس سے قوتِ ارادی بیدار ہوتی ہے۔ وہ آدمی کے عملی جذبہ کو بڑھاتی ہے۔ اس طرح آدمی مزید اضافہ کے ساتھ اس قابل ہوجا تا ہے کہ وہ اپنی جدوجہد کو زیادہ کامیابی کے ساتھ جاری رکھ سکے۔

اس دنیا میں ایک چیز کو پانے سے لیے دوسری چیز کو چیوٹر ناپٹر تاہے ۔ یہاں آدمی اپنی ایک خواہش کی نکمیل اس وقت سریا تا ہے جبکہ وہ اپنی ایک اور خوا ہش کو اس کی خاطر چیوٹر دے ۔ علم كى طارب

حدیث میں آیا ہے کہ پینمبراسلام صلی السرعلیہ وسلم نے فرمایا کہ ۔۔۔ اچھاسوال کرنا آوھاعلم ۔۔۔ اچھاسوال کرنا آوھاعلم ۔۔۔ رحسن انسوال نصف انعلم) ادب الدین البعری ،صفح ۱۱۱

اچھا یا گہراسوال کون کرتا ہے۔ یہ وشخص ہے جس نے اس مسکد پرغور کیا ہے، جس کی بابت وہ سوال کررہا ہے۔ مسکلہ کے بارہ میں اچھی واقفیت کے بغیرکوئی اجھا سوال نہیں کرسکتا۔ اجھا سوال اپنے آپ میں اس بات کا نبوت ہے کہ آوئی علم کے نصف حصہ کو پا چیکا ہے، اور اب جواب دینے والے کا کا یہ ہے کہ وہ بقید نصف کے بارہ میں بتاکراس کی واقفیت کو مکمل کردیے۔

اگر آپ یہ چا ہتے ہیں کہ دوسروں کے پاس علم کا جو ذخرہ ہے۔ اس کو اپنے لیے حاصل کریں توسب سے پہلے اپنے آپ کو اس سے لیے تیار کرنا ہوگا۔ اپنی علمی استعداد کو بڑھا نے کے بعد ہی آ دمی اس متابل ہو ناہے کہ وہ کسی دوسر سے سے واقعی استفادہ کرسکے۔ یاکسی کی تکھی ہوئی کتاب کو بڑھ کراس کی معلومات کو اپنے ذہن میں انار سکے۔

سوال اورجواب یاسیکھنا اورسکھانا پر بیب طرفہ عمل نہیں ہے بلکہ وہ دوطرفہ عمل ہے۔ یعنی سوال کرنے والا یا سیکھنے والا ذہنی طور پر حبنا زیادہ تیار بہواتنا ہی زیادہ وہ جواب دینے والے یاسکھا نے والے کی بات کو سمجھے گا اور اس سے فاکدہ اٹھا نے گا۔حقیقت یہ ہے کہ یہ ففٹی کامعا طرہے۔ یعنی اگر آب کے پاس علم کا نصف حصہ موجود ہو تو اس کے بعد ہی یہ ممکن ہے کہ دوسرانتی آب کو علم کا بھیہ نصف حصہ دے سکے۔ یہ دوطرفہ معا طرب نہ کہ یک طرفہ معاطہ۔

دنیا علم سے بھری ہوئی ہے۔ اسس کا ایک دریا اہل علم اور اہل دانش لوگ ہیں۔ اس کا دوسرا دریا وہ کت ہیں ہیں جو دنیا ہے بہزین دہا غوں نے لکھی ہیں اور وہ جھ ب کرکتب خانوں یں اکھا ہوگئ ہیں۔ اس کا تیسرا ذریعہ ہار سے سامنے بھیلی ہوئی کا کنات ہے ، اس کا ہر جزءا پنے اندر معرفت کا ایک چھپا ہوا خزانہ لیے ہوئے ہے۔ اسس کا مطلب یہ ہے کہ جوشخص علم کا طالب ہووہ کسی بھی کم گا کی جھپا ہوا خزانہ یا ہے علم کا ایک کھلا ہوا خزانہ یا ہے گا۔ شرط صرف بہہے کہ آدمی حقیق معنوں بیں علم کا طالب ہو، وہ اپنے اندر پانے کا استحقاق پیدا کردی کا ہو۔

# نصيحت يذبري

حدیث میں آیا ہے کہ پنیم اسسال ملی اللہ علیہ وسلم نے فرایا کہ ۔۔۔ سعادت مندوہ ہے جو
اپنے سوا دوسرے سنے سیوت حاصل کرنے (انسعید ڈمن ڈھنظ بغیرہ) ادب الدیا والدین البعری اصفر اوہ
نصیحت حاصل کرنے کا تعلق نصیحت بیند مزاج سے ہے۔ کوئی آوئی جتنا زیادہ نصیحت کو قبول
کرنے کا مزاج اپنے اندر رکھتا ہوا تنا ہی زیادہ وہ نصیحت حاصل کرے گا۔ نود اپنے اندر سیوت پندی کا مزاج نہوتو وہ کچھ بھی نصیحت نہ حاصل کرسکے گا، نواہ وہ صیحت حاصل کرے ڈھیرے درمیان زندگی گزار رہا ہو۔
مزاج نہوتو وہ کچھ بھی نصیحت یہ حاصل کرسکے گا، نواہ وہ صیحتوں کے ڈھیرے درمیان زندگی گزار رہا ہو۔
جس آدئی کے اندر نصیحت لیے کا مزاج بیدار ہوگیا ہو، وہ اس کا محتاج نہیں ہوتا کہ کوئی اس کو بیتا نے تب اس کونصیحت بلا وہ دوسروں کودیکھ کران سنے صیحت پکڑتا رہتا ہے۔ وہ کسی کواچھا
کام کرتے ہوئے دیکھتا ہے تو اپنے آپ اس کے اندراس کی ہیروی کا شوق پیدا ہوتا ہوتا ہوتا ہو اور وہ نود
بھی ویسا ہی کرنے لگتا ہے حق کہ اگر کوئی شخص اس کے سامنے فلط بات بولے یا فلط کام کرے تو ایسا
واقعہ بھی اس کے لینصیحت کا ذریعہ بن جاتا ہے۔ وہ اس کوس کریاد پھکر چوکن ہوجا تا ہے اور اپنے
اندریج می کرلیتا ہے کہ وہ کھی ایسی بات نہیں ہوئے گا اور در کبھی ایسا کام کرے گا۔

اس معاملہ میں انسان کی مثال بارش جیسی ہے یسی مبدان میں بارش ہوتو وہ چھانوں پر بھی گرتی ہے اور کھیے سے اور کھیے سے اور کھیے سے کر زخیز زمینوں پر بھی ۔ سیکن چھان کے اوپر گرنے والا پانی اوپر اوپر ہم جاتا ہے وہ اس کے اندر وہ اس کے اندر عمان کے اندر جو باتی ہوتا ہے وہ اس کے اندر جذب ہوجاتا ہے اور ہری بھری فصل پیدا کرنے کا سبب بنتا ہے ۔

کوئی آدمی بھی کا مل نہیں۔ ہرآدمی کی صرورت ہے کہ اس کونصیحت طے تاکہ وہ اپنی اصلاح کرکے اپنی شخصیت کومکمل کر سکے۔ نیکن یہ عمل نصیحت پذیر ذہن سے بغیر انجام نہیں پاسکتا سعا دت منتخص وہ ہے جو اپنے ذہن کونصیحت سننے اور نصیحت قبول کرنے کے لیے کھلار کھے ۔ کوئی نفسیاتی پیچپدگا اس کے لیے نصورت کو قبول کرنے بین رکا و طارز بنے ۔ وہ ہر حال بین نصیحت سے فائدہ اٹھائے ، حتی کہ اس کی نصیحت پذیری اتنی بڑھی ہوئی ہوکہ وہ بگڑے ہوئے لوگول سے بھی اصلاح کا سبق حاصل کر ہے۔ کوئی نصیحت ہے۔ کوئی نصورت ہے۔ کوئی نصیحت پذیری اتنی بڑھی ہوئی ہوئی ہوکہ وہ بگڑے ہوئے لوگول سے بھی اصلاح کا سبق حاصل کر ہے۔ کوئی نصیحت اگرچہ دوسر ہے سے ملتی ہے لیکن وہ آدمی کا اپنا معاملے ، وہ ہرادی کی خود اپنی صرورت ہے۔

## دانشمتري

حدیث میں آیا ہے کہ پیغیر اسلام صلی التعلیہ وسلم نے فرما باکر ۔۔۔ دانش مندسے رہ نمائی ماصل کروئم راہ یا ب ہوگے اور اس کے خلاف رنکرو وریز تم پشیمان ہوگے (استرشد واالعاقل ترشد والح تعصوره ف تنده موا) ادب الدنیا والدین بلمری صفح ۵۰۸

انسان سب یکساں نہیں ہوتے کسی سے پاس علم ہوتا ہے اورکسی سے پاس علم زیادہ کوئی زیادہ تجربہ کارہوتا ہے اور کوئی تجربہ کارہوتا ہے اور کوئی شخص فطری طور پر زیادہ سوجھ بوجھ والا ہوتا ہے اور کوئی مسوجھ بوجھ والا ہوتا ہے اور کوئی کم سوجھ بوجھ والا ۔ یہ فرق اس لیے ہے تاکہ لوگ ایک دوسرے سے فائدہ اٹھائیں ۔ ایک آدمی اگر اینے اندرکی پائے تو وہ دوسرے کے ذریعہ اپنی اس کمی کو پوراکرے ۔

یفطرت کانظام ہے اورجو چیز خود فطرت کے نظام سے تعلق رکھتی ہو،اس سے موافقت کر کے ہی آدمی کامیاب ہوتا ہے۔فطرت کے نظام کی خلاف ورزی کرنے کا انجام تباہی کے سوااور کچھ کھی ہمیں۔ ا دی کوچاہیے کہ وہ اپنے آپ کوجانے اور اسی کے ساتھ وہ دوسرے سے بھی واقفیت رکھتا ہو۔ جوآ دمی اس طرح ہے لاگ طورپر اپنے آپ کو اور دوسرے کوجانے گا اس کامزاج یہی ہو گاکہ ہرمو قع پر وہ ان لوگوں سے رہنائی حاصل کرے گاجو اس سے زیادہ سو جھ بوجھ رکھتے ہیں یا علم اور تجربہ میں اس سے بڑھے ہوئے ہیں۔اور ایسے لوگوں سے اس کوجورہ نمائی ملے گی اس کووہ کھلے دل سے قبول کرلے گا۔ کیونکہ وہ جانے گاکہ ایسے موقع پر کوئی اورعمل مرنااس کو تباہی سے سواکمیں اور بہنچانے والانہیں۔ کوئی ادمی جب دانش مندی بات کونہیں مانتا تووہ کیوں ایساکرتا ہے۔اس کی وجربیہے کہوہ ا یسے معاملہ کوا پنے بلے ساکھ کا مسئلہ بنالیتا ہے ، وہ سمجھ اسپے کہ اگر میں نے دوسرے کی بات مان لی تو یں اس سے مقابلہ میں نیچا ہوجاؤں گا۔مگراس طرح می سوچ سراسرنا دانی می سوچ ہے، اس طرح کے معاملہ کو ساکھ یا عزت نفس کا مسکلہ بنا نااپی کامیابی اور ترقی سے دروازہ کوخو دا پینے ہاتھوں سسے بند کرلیناہے۔ دانش مند کی بات کورز ماننا بظاہر دوسرے کی بات کورز ماننا ہے مگر حقیقت ہے اعتبار سے ینخود اینا انکارہے۔ آ دمی حب کسی دوسرے کی ایک سچی بات کو نہیں مانتا تو و ہ گویا خوداپنی فطرت اوراپنے صمیر کورد کررہا ہے ، یہ بلاشبہ سب سے بڑانقصان ہے ۔

انجام كالحساظ

حدیث یں آیا ہے کہ پیغمراسلام صلی النّدعلیہ وسلم نے فرمایاکہ - جبتم کسی کام کاقصد کروتو پہلے اس کے انجام کے بارہ بیں سوچو، اگروہ درست ہوتو اس کو کروا ور اگروہ درست منہ ہوتو اس سے رک جاو ( اذا هم محت مامر فعنکر فی عاقبت ہ ، فان کان شکا فامضہ وران کان غسیًا فانت دے ندہ ادب الدنیا والدین ، صفح ۲۱۵

کائنات میں مرف خدای بہت ایک ایس بہت ہے جس کو پیطافت حاصل ہے کہ وہ کوئی فعل کرنے تو اسے اس کے برے انجام کا کوئی خوف منہ ہو دولا یہ خاص عُقبْلها) جمال تک انسان کا تعلق ہے وہ ایک محدود اور سے زور مخلوق ہے۔ اس کے لیے ایسی کارروائی ممکن نہیں جس میں اس کے انجام پر غور مذکیا گیا ہو ، اور اگر کوئی شخص ایسی کارروائی کرسے نواس کابرانیتج سب سے زیادہ اس کو مجلکتنا پڑے گا۔

انسان ایک ایسی دنیا یں ہے جہاں اس کے جلیے دوسر ہے بہت سے انسان ہیں - ان ہیں سے ہرایک اینے اینے اخراض کو پورا کرنا چاہتا ہے - اس کے ساتھ مختلف قسم کی مادی طاقتیں ہیں جوخو دا ہنے قانون کے سخت عمل کررہی ہیں - اس طرح گویا انسان ایک ایسی دنیا میں ہے جہاں اس کو مخالفین سے مجرے ہوئے ماحول میں آ بینے مقصد کے لیے عمل کرنا ہے ۔

ایسی حالت بیں انسان کوکیا کرناچاہیے۔اس کا جواب عرف ایک ہے۔اوروہ یہ کہ آدمی کوئی عمل شروع کرنے سے بہلے اس سے ہر پہلو پرغور کر سے ،وہ ایک طرف اپنی طاقت کا اندارہ کر سے اور دوکسری طرف ہے لاگ طور پر رید دیکھے کہ خارجی دنیا میں کتنے اسباب اس سے موافق ہیں اور کتنے اسباب اس سے مخالف ۔ آدمی کوچاہ میے کہ اس طرح سے جائزہ سے بعد وہ اپنے عمل کا منصوبہ بنائے۔

اگراپ ایساکربری کالات سے گرے جائزہ سے بغیرا پنی کارروائی شروع کردیں توعین ممکن ہے کہ اپ کاعمل الٹا نیتجہ پہدا کرسے ۔ بدھرف پر کہ اپ کومتوقع فائدہ حاصل نہ ہو بلکہ اقدام سے پہلے آپ کو جو کچھ حاصل تقاوہ بھی فلط اقدام سے نیتجہ میں تباہ ہوجائے ۔ اس طرح کا انجام بھگتنے سے بعد اگر آپ اسس کا ذمہ دار دوسروں کو تھہرائیں تویہ ایک فلطی پر دوسری فلطی کا اضافہ ہوگا۔ اس لیے کہ آپ کو جونعصان ہواوہ خود آپ کی نقطی کی قیمت بھی جو حالات نے درجان طور پر آپ سے وصول کی ۔

# عقل مند كون

زندگی کامعاطر بے حدنازک معاطر ہے۔ یہاں ہرانسان کو آزادی ہے۔ ہرانسان اپنی اپنی دوڑلگا

رم ہے۔ ہرانسان ا پینے مقصد سے حصول میں مصروف ہے۔ اس یے یہاں کسی کو بھی ا پینے بمل کے لیے

کھلامیدان نہیں ملا ۔ ہرایک کو بھری ہوئی سڑک پر اپنا راستہ طے کرنا ہوتا ہے۔ اس صورت حال نے

اس کو ناممکن بنا دیا ہے کہ آدی اپنی خواہش کے مطابق آپنے لیے کا مل معنوں میں ایک معیاری دنیا کو پالے۔
حقیقت یہ ہے کہ اس دنیا میں کسی آدی کے لیے جو انتخاب ہے وہ فیرا ورسٹر کے درمیان نہیں ہے

بلکر اس میں ہے کہ دوسٹر میں سے کم ترشر کون سا ہے ۔ اس دنیا میں کم ترشر پر راضی ہونا دانش مندی ہے

اور کم تشر پر راضی نہ ہوکر فیرکا مل کے لیے دوڑنا ہے دانشی ، کیوں کہ ایسا فیراس دنیا میں کسی کو طنے والا بہنیں۔

کم ترشر پر راضی نہ ہونے والا اپنے یے عمل کا آغاز پالیتا ہے۔ اس کا تعیری عمل فوراً ہی شروع ہوجا آ

ہے۔ اس کے برعکس جو لوگ کم ترشر پر راضی نہوں وہ غیر ضروری طور پر اس سے لڑجا کہیں گے ہوف اس

ہے۔ اس کے برعکس جو لوگ کم ترشر پر راضی نہوں وہ غیرض وری طور پر اس سے لڑجا کہیں گے عرف اس

ہے۔ اس کے برعکس جو موا قع انحفیں حاصل کے وہ استعمال ہوئے بغیرہ گئے۔

کے لیے عمل کرنے کے جو موا قع انحفیں حاصل کے وہ استعمال ہوئے بغیرہ گئے۔

جو آدمی حقیقت کا گہراشعور رکھتا ہو وہ بہی کرے گاکہ کمتر سٹر پر را اصنی ہوکراپنی قوبق کو تنبت تعمیر کے میدان میں لگا دیے گا۔ اس سے برعکس جولوگ گہری سوجھ بوجھ در رکھتے ہوں وہ خیر کا مل سے حصول سے نام پر بین سٹا ان چھیڑ دیں گے اور جب اس کا یہ انجام سامنے آئے گاکہ ملے ہوئے مواقع بھی ان سے ہا تھ ہے نکل گئے تو وہ اپنے مفروصنہ وشمنوں کی ندمت کرنے لکیس گے۔ حالانکہ جونقصان انھیں بیش آیا ہوگا وہ خودان کی نادانی کا نتیجہ ہوگا نہ کہ کسی دوسرے کی ظلم و زیادتی کا نتیجہ۔

ملے ہوئے پرراضی ہونا آوی کے لیے ترقی کا دروازہ کھولیا ہے۔جولوگ اس حقیقت کوجان لیں وہی اس قابل ہیں کہ انفیس دانش مند کہا جائے۔

#### الخنبى الرساله

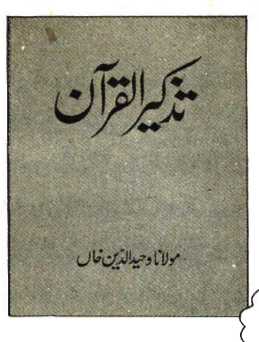
ماہنامہ الرب الرب وقت اردو اور انگریزی زبانوں میں شائع ہوتا ہے۔ اردوالرب الرکا مقصد مسلمانوں کی اصلاح اور ذہنی تعمیرے - انگریزی الرسالہ کا خاص مقصد یہ کے اسلام کی ہے آمیز دعوت میں مقصد مسلمانوں تک بہنچا یا جائے - الرسالہ کے تعمیری اور دعوتی مشن کا تقاضا ہے کہ آپ منصرف اس کو تود کر اس کو زیادہ سے زیادہ تعداد میں دوسروں تک بہنچا ہیں - ایجنبی گویاالرسالہ کے متوقع قارئین تک اس کوسلسل بہنچا نے کا ایک بہترین درمیانی وسیل ہے -

الرسالہ (اردو) کی ایجنبی لینا ملت کی ذہنی تعمیریں صدیدنا ہے جو آج ملت کی سب سے بڑی صرورت ہے۔ اسی طرح الرسالہ (انگریزی) کی ایجنبی لینا اسلام کی عمومی دعوت کی مہم میں اپنے آپ کو سف ریک کرنا ہے جو کارنبوت ہے اور ملت کے اوپرسب سے بڑا فریصنہ ہے۔
ایجنبی کی صورتیں

- ۱- الرساله (اردویا انگریزی) کی ایجنسی کم از کم پانچ پر یوں پر دی جاتی ہے کمیش ۲۵ فیصد ہے۔ ۱۰۰ پر یوں سے زیادہ تعداد پرکمیشن ۳۳ فیصد ہے۔ پیکنگ اور روانگی کے تاکم اخراجات ادارہ الرسالہ کے ذیعے ہوتے ہیں۔
  - دیادہ تعدا دوالی ایجنسیوں کوہراہ پر پھے بذراید وی پی روانہ کیے جاتے ہیں۔
- س- کم تعدادی ایجنبی سے لیے ادائیگی کی دوصور تیں ہیں- ایک یرکر پرسچے ہماہ سادہ ڈاک سے بھیجے جائیں ، اور صاحب ایجنبی ہم ماہ اس کی رقم بذر ریومنی آرڈر روائز کردے ۔ دوسری صورت برہے کہ چندہ اہ (مثلاً تین ہمینے) سک پرسچے سادہ ڈاک سے بھیج جائیں اور اس مے بعد والے ہمیزیں تا کم پرچوں کی مجوی رقم کی وی پی روائز کی جائے۔

#### زرتعاون الرسالمه

| (بحری ڈاک) | ( ہوائی ڈاک) | بیرونی ممالک کے لیے | 4       | ہندستان کے لیے |
|------------|--------------|---------------------|---------|----------------|
| \$10 / £5  | \$20 / £10   | ائيك سال            | Rs. 90  | ايك سال        |
| \$18 / £8  | \$35/£18     | دوسال               | Rs. 170 | دو/سال         |
| \$25 / £12 | \$50 / £25   | تين سال             | Rs. 250 | تين سال        |
| \$40 / £18 | \$80 / £40   | پانچ سال            | Rs. 400 | بإنج سال       |



# مرالفران

ایک جارین طباوت ایک جارین میک

قرآن کی بے شمارتفسیریں ہرزبان میں مکھی گئی ہیں۔ مگر تذکیرالقرآن اپنی نوعیت کی پہلی تفسیرہے۔ تذکیرالقرآن میں قرآن کے اساسی صنمون اور اس بے بنیادی مقصد کوم کرنہ توجہ بنایا گیا ہے۔ جزئی مسائل اور معلوماتی تفصیلات کو چھوٹر تے ہوئے اس میں قرآن کے اصل پیغام کو کھولاگیا ہے اور عصری اسلوب میں اس سے دعوق اور تذکیری پہلو کو نمایاں کیا گیا ہے۔ تذکیرالقرآن عوام وخواص دونوں کے لیے کیساں طور پر مفید سے۔ وہ طالبین قرآن سے لیے فہم قرآن کی کبنی ہے۔

اریک کاغذ پرایک چلدین مکسل، ۱۹۰۰ صفحات مساجداور لائبریری وغیرہ میں تقسیم کرنے کے لیے نصف رعایت کے ساتھ صرف ۲۰۰ روپے میں دستیاب ہے کم ازکم ۵ کاپیسیاں منگوانے پرڈاک خرچ ادارہ کے ذہر ہوگا۔

| A Treasury of the Qur'an 75.00            |                                | ı            | ,                                |               |                               |
|-------------------------------------------|--------------------------------|--------------|----------------------------------|---------------|-------------------------------|
| Words of the Prophet                      | اسفاریہند -                    | 40/-         | شتج رسول كامسئل                  |               | ارُدو                         |
| Muhammad 85.00                            | اسلام ایک تعارف                | -            | مطالع سيرت                       | 200/-         | تذكيرا لقرآن جلداول           |
| Muhammad: A Prophet for<br>All Humanity — | حياتِ طيب ٦١٠                  | 80/-         | ڈائری جلداول                     | 200/-         | تذكيرالقرآن جلددوم            |
| An Islamic Treasury                       | باغ جنّت ٦١٠                   | 55/-         | ىحتاب زندگى                      | 45/-          | التداكب                       |
| of Virtues —                              | نارج بسنم -71                  | -            | انوارحكرت                        | 40/-          | يىغىبرا نقلاب                 |
| The Life of the Prophet Muhammad 75.00    | منابع ڈائری 10/۰               | 25/-         | اقوال حكرت                       | 55/-          | مذهرب اورجديد حيسلنج          |
| Sayings of Muhammad 95.00                 | رہنائے حیات ۲۱۰                | 8/-          | تعمير کی طرف                     | 35/-          | عظرتِ قرآن                    |
| The Beautiful Commands                    | مضايين إسالام -                | 20/-         | تبليغي تخريك                     | 50/-          | عظمرت اسلام                   |
| of Allah 125.00                           | تعتد ِ ازواج                   | 25/-         | تحب ديد دين                      | 7/-           | عظرت صحاب                     |
| The Beautiful Promises of Allah 175.00    | ہندستانی مسلمان -401           | 35/-         | عقليات اسلام                     | 60/-          | دین کا مل                     |
| The Soul of the Qur'an 125.00             | روش مستعبّل -71                | -            | مذہرب اورسائنس                   | 45/-          | الاسسلام                      |
| The Wonderful                             | صومِ رمصنان 71۰                | 8/-          | قرآن كامطلوب انسان               | 50/-          | كجهور اسسسالم                 |
| Universe of Allah 95.00                   | عب ام كلام -                   | 7/-          | دین کیا ہے                       | 30/-          | اسلامی زندگی                  |
| Presenting the Qur'an 165.00              | اسلام کا تعارف                 | 7/-          | اسلام دین فطرت                   | 35/-          | احياءاسلام                    |
| The Muslim Prayer Companion —             | علماء اور دورجدبد -81          | 7/-          | تعميرملت                         | 65/-          | رازحيات                       |
| Indian Muslims 65.00                      | سيرت رسول -                    | 7/-          | تاریخ کاسبق                      | 40/-          | صراط مستيقهم                  |
| Islam and Modern Challenges 95.00         | ہندستان ہوادی کے بعد 🕯 - 🗠     | 5/-          | فسا داست کا مسئلہ                | 60/-          | خاتونِ <sub>ا</sub> سسلام     |
| Islam: The Voice of                       | مار کسزم تاریخ جس کو           | 5/-          | انسان ا پنے آپ کومپچان           | 40/-          | سوشلزم ا وراسلام              |
| Human Nature 30.00                        | رد کرمی کی ہے۔                 | 5/-          | تعاروپ اسلام                     | 30/-          | اسلام اورعصرحاحز              |
| Islam: Creator of the Modern Age 55.00    | سوشلزم ایک غیراسلامی نظربه 81۰ | 5/-          | اسلام پندرهوین صدی میں           | 40/-          | الربانب                       |
| Woman Between Islam and                   | الاسلام يتحدى (عربي) -85/      | 12/-         | رابیں بندنہیں                    | 45/-          | كاروانٍ ملت                   |
| Western Society 95.00                     | يمال سول كو دُ 51٠             | 7/-          | ائيساني طاقت                     | 30/-          | حظيقت حج                      |
| Woman in Islamic<br>Shari'ah 65.00        | اسلام کیا ہے۔ 8/-              | 7/-          | اتحب اد <sub>و</sub> لمرّت<br>رب | 25/-          | اسلامی تعلیات                 |
| Islam As It Is 55.00                      | هنای                           | 7/-          | سبق سموز واقعات                  | 25/-          | اسلام دورجد ید کاخالق         |
| Religion and Science 45.00                | سچان کی تلاش ۱-8               | 10/-         | زلزلۇقيامت<br>بىرىيىن            | 35/-          | حدیثِ رسول ٔ<br>. پر          |
| The Way to Find God 20.00                 | انسان اینے آپ کوپہچان ۔ 41     | 8/-          | حقیقت کی تلاش                    | 85/-          | سفرنامه دغیرمکی اسفار)        |
| The Teachings of Islam 25.00              | پيغمبرا لام                    | 5/-          | پیغمبرا <i>س</i> لام<br>س        |               | سفرنامه ( مکی اسفار)<br>د     |
| The Good Life 20.00                       | سچان کی کھوج –                 | 7/-          | أيحنب رى سفر                     | 35/-          | میوات کا سفر                  |
| The Garden of Paradise 25.00              | آخری سفر 81-                   | 7/-          | اسسلامی دعوت                     | 30/-          | قیادت نامه<br>ع               |
| The Fire of Hell 25.00                    | اسلام کاپرتیج -/8              | _            | خدا اور انسان                    | 25/-          | راوغمــل<br>تر سرغاما         |
| Man Know Thyself 8.00                     | بیغمبراسلام کے جہان ساتھی ۔ 8/ | 10/-         | حل بہاں ہے                       | 70/-          | تعبیری علطی<br>سر سید         |
| Muhammad:<br>The Ideal Character 8.00     | را سے بند نہیں ۔ 11            | 8/-          | سچاراسته                         | 20/-          | دین کی سیاسی تعبیر<br>عظم میر |
| Tabligh Movement 40.00                    | جنت کاباغ81                    | 7/-          | ديني تعسيلم                      | 7/-           | عظمتِ مومن<br>السرعة          |
| Polygamy and Islam 7.00                   | بهوپتنی واد اوراسلام -/7       | 20/-         | امِهات المومنين<br>تد            | 4/-           | اسلام ايك عظيم جدوجهد         |
| Hijab in Islam 20.00                      | ابتهاس کاسبق 9/-               | 85/-         | تصوير بلت                        | 2/-           | منزل کی طرف<br>فکراسسیلامی    |
| Concerning Divorce 7.00                   | اسلام ایک سوا بھادک ندہب ۔ 8/  | 50/-         | دعوت اسسلام<br>عدمه جدي          | 3/-           | -                             |
| Uniform Civil Code 10.00                  | ا جول بھوش -81                 | 40/-<br>65/- | دعو <b>ټ</b> حق<br>امنیه تنه     |               | طلاق اسلام ہیں                |
|                                           | پوترجيون 81-                   | 05/-         | نشری تقریریں                     | <b>l</b> 60/- | وبن انسانیت                   |
|                                           |                                |              |                                  |               |                               |



