www.cpsglobal.org www.mwkhan.com



#### November-December 2022 • Rs. 40

مقصدوہ ہے جوقابل حصول ہو۔ جوقابل حصول نہیں وہ مقصد بھی نہیں۔

|    | تحرير                                |
|----|--------------------------------------|
|    | مولاناوحيدالدّين خال                 |
|    | فہرست                                |
| 4  | علم سے آغاز                          |
| 5  | د نیاایک سفر                         |
| 6  | كاۇنىڭ <u>ڈ</u> اۇن <i>بور</i> بايىم |
| 7  | اہل کتاب سےاستفادہ                   |
| 9  | مطالعة حديث (شرح مشكا ةالمصابيح)     |
| 20 | دعا کی حقیقت                         |
| 21 | مكمل اسلام، رباني اسلام              |
| 23 | اہل جنت                              |
| 24 | عمل کی دعوت                          |
| 25 | برط هایچ کا تجربه                    |
| 26 | چيلنج کی صورتِ حال                   |
| 28 | بائی ٹائم اسٹر پنجی                  |
| 29 | بات کرنے کاطریقہ                     |
| 30 | ڈ <b>ائری</b> 1986                   |
| 42 | ا يكو كومينج كرنا                    |
| 43 | نبهترين خطاكار                       |
| 44 | مولاناکے بعد                         |
| 47 | تعارف كتب                            |
| 49 | خبرنامهاسلامي مركز                   |

Printed and published by Saniyasnain Khan on behalf of Al-Markazul Islami, New Delhi Printed at Tara Art Printers Pvt. Ltd. A46-47, Sector 5, Noida-201301 Published from 1, Nizamuddin West Market New Delhi-110013 Editor: Saniyasnain Khan Total Pages: 52 ين الرساله

Nov-Dec 2022 | Volume 47 | Issue 6

Editor-in-Chief Prof. Farida Khanam Assistant Editor Farhad Ahmad

Al-Risala 1, Nizamuddin West Market New Delhi 110013 Mobile: 8588822679, Tel. 0120 4314871 Email: cs.alrisala@gmail.com

Annual Subscription RatesRetail Price₹40 per copySubscription by Book Post₹200 per yearSubscription by Regd. Post₹400 per yearSubscription (Abroad)US \$20 per year

Bank Details Al-Risala Monthly Punjab National Bank A/c No. 0160002100010384 IFSC Code: PUNB0016000 Nizamuddin West Market Branch

To order books by Maulana Wahiduddin Khan, please contact Goodword Books Tel. 0120 4314871 Mobile: 8588822675 Email: sales@goodwordbooks.com

> Goodword Bank Details Goodword Books State Bank of India A/c No. 30286472791 IFSC Code: SBIN0009109





علم سے آغاز

آقُرَأُ بِآسَمِ رَبِّكَ ٱلَّذِي خَلَقَ - خَلَقَ ٱلْإِنسَٰنَ مِنْ عَلَقٍ - آقُرَأُ وَرَبُّكَ ٱلْأَحْرَمُ -ٱلَّذِي عَلَّمَ بِٱلۡقَلَمِ - عَلَّمَ ٱلۡإِنسَٰنَ مَا لَمۡ يَعۡلَمۡ (5-96) \_ يعنی،'' پڑھا پنے رب کے نام سے جس نے پيدا کيا- پيدا کياانسان کوعلق سے پڑھاور تيرارب بڑا کريم ہے جس نے علم سکھاياقلم سے - انسان کووہ پچھ سکھايا جووہ جانتا مزتھا'' -

قرآن میں اترا ہوایہ پہلا کلام الہی بتا تاہے کہ سی حقیقی عمل کا آغاز کیاہے۔ یہ آغاز علم ہے۔ یعنی انسان کو باشعور بنانا۔ اس کے اندرذ ہنی تندیلی لا کرفکری انقلاب پیدا کرنا۔ یہی انسانوں کے درمیان کسی حقیقی تحریک کا آغاز ہے۔ اس دنیا میں وہی انسانی تحریک کامیاب ہو سکتی ہے جو شعور کی بیداری سے اپنے کام کا آغاز کرے۔ رسول اللہ نے علم کا پیغام دیا جوابدی اہمیت کا حامل تھا۔ جو حال سے لے کر مستقبل تک انسان کے کام آنے والاتھا۔ اور جواپنے وسیع انطباق (universal application)

علم طاقت ہے علم اس دنیا میں سب سے بڑا ہتھیار ہے، ایک فرد کے لیے بھی اور پوری انسانیت کے لیے بھی علم کا آغاز مائنڈ سے ہوتا ہے مگر وہ پوری خارجی دنیا کو مسخر کرنے کی طاقت رکھتا ہے۔ علم سے آدمی کی تکمیل ہے ۔ علم کے بغیر ایک انسان ادھور اانسان ہے ۔ علم کے بعد وہ مکمل انسان بن جاتا ہے ۔ علم سے خالی انسان صرف اپنی ذات کو جانتا ہے ۔ علم کے حصول کے بعد آدمی پوری کا مُنات کو اپنے اندر سمولیتا ہے ۔ علم انسان کے ذہنی افق کو جانتا ہے ۔ علم انسان کے اندر تخلیقی فکر (creative thinking) پیدا کرتا ہے ۔ علم انسان کو اس ن بنا تا ہے کہ وہ معرفت حق اعلی درجات تک پہنچ ۔ علم کسی ناقص انسان کو ایک کا مل انسان بنا دیتا ہے ۔

دنياايك سفر

ملکہ ایلز بتھ دوم<sup>8</sup> ستمبر 2022ء کو 96 سال کی عمر میں وفات پاگئیں۔وہ70 سال تک انگلینڈ کی ملکہ رہیں۔ پوری دنیا میں کئی دنوں تک ملکہ کے موت کی خبر برننگ نیوز کی حیثیت سے چلتی رہی۔ا گرغور کیا جائے تو گویا پی خبر انسانوں کے لیے ایک فطری حقیقت کی یاد دہانی تھی۔یعنی اس دنیا کے ہر انسان کو ایک دن اسی طرح اس دنیا سے چلے جانا ہے،جس طرح ملکہ گئیں۔کسی کوموت سے چھٹکا رانہیں۔

ایک دن کا دا قعہ ہے۔ میں اپنے تمرہ میں لیٹی ہوئی تھی، اس وقت مجھے ہلکی سی نیند آئی۔ اس وقت مجھے ایسامحسوس ہوا کہ میں سی 29 نظام الدین ویسٹ کے جس تمرہ میں موجود ہوں، وہ ایک ٹرین کی شکل میں تبدیل ہو گیا ہے۔ٹرین کے او پر جہاں سامان رکھنے کے لیے جگہ بنی ہوتی ہے، وہاں میں کوئی کپڑار کھر ہی ہوں۔ٹرین بالکل سادہ ہے۔کپڑا بھی سفید چا درکی طرح ہے۔

يذواب ديكھ كرميرا مائنڈ ٹر گر ہوا۔ ميں سو چنے لگى كہ ہم لوگ اِس دنيا کے گھر كوغير شعورى طور پر اپنامستقل ٹھكانا ( permanent abode ) سمجھ ليتے ہيں ليكن بيايك غلط فہنى كا معاملہ ہے۔ بيايك سراب ( mirage ) ہے۔ مرتے ہى حقيقت سامنے آجائے گى كہ بيد نيا ايك پليٹ فارم كے سوا كچھ نہيں تھى۔صاحب معرفت وہى لوگ ہيں جوم نے سے پہلے اس حقيقت كادراك كرليں۔ اس سلسلے ميں ايك بامعنى حديث رسول ابن عمر رضى اللہ عنہا كے الفاظ ميں اس طرح آئى ہے : رسول اللہ صلى اللہ عليہ وسلم نہيں تھى۔صاحب معرفت وہى لوگ ہيں جوم نے سے پہلے اس حقيقت كادراك كرليں۔ اس سلسلے ميں ايك بامعنى حديث رسول ابن عمر رضى اللہ عنہا كے الفاظ ميں اس طرح آئى ہے : رسول اللہ صلى اللہ عليہ وسلم نے فر مايا: دنيا ميں اس طرح زندگى گزارو، جيستے م اجنبى ہو يا سفر كرنے والے۔ ابن عمر فر مايا كرتے تھے كہ شام ہوجائے توضح كا انتظار نہ كرو اورضح كے وقت شام كا انتظار نہ كرو۔ اپنى صحت كو مرض سے پہلے عنيمت جانو اور زندگى كوموت سے پہلے ( صحيح البخارى، حديث نمبر 6416 ) ۔

مولاناو حید الدین خال صاحب نے لکھا ہے کہ "یہ ایک فطری حقیقت ہے کہ انسان آج اپنے آپ کوموجودہ دنیا میں پا تاہے لیکن ایک دن آتا ہے جب کہ ہرعورت اور مرداس دنیا سے نکال کر اگلی اہدی دنیا کی طرف منتقل (transfer) کردیا جا تا ہے۔ اس کے پیچھے وہ دنیا ہمیشہ کے لیے چھوٹ جاتی ہے، جس کو وہ غیر شعوری طور پر اپنامستقل ٹھکا ناسمجھتا تھا۔ دانش مندوہ ہے جوائس آنے والی اہدی دنیا کو اپنااصل ٹھکا ناسمجھا اور اس کے لیے تیاری کرے "(ماخوذ الرسالہ، نومبر 2016)۔ڈاکٹر فریدہ خانم

کاؤنٹڈاؤن ہور ہاہے

سورہ العصريل بتايا گياہے كہ انسان كو هيتى تعمير كے ليے ٹائم ينجمنٹ كی ضرورت ہے۔ اس ٹائم مينجمنٹ كے بغير کسی کے ليے هيتى ترتى كو پاناممكن نہيں۔ كيوں كہ اس دنيا ميں كامياب ہونے کے ليے آدمى كوخود كو سش كرنا ہے، خواہ دہ دنيا كى كاميا بى ہويا آخرت كى۔ جب كہ ناكامى کے ليے کسى كو سش كى ضرورت نہيں۔ دہ اپنے آپ انسان كى طرف بھاگى چلى آرہى ہے۔ سورہ العصر كا ترجمہ يہ ہے: زمانہ گواہ ہے۔ بے شک انسان گھاٹے ميں ہے۔ سواان لوگوں کے جوا يمان لاے اور جنہوں نے مل

لیاورایک دو مرتبے ہوں کی یعن کی ایک اہم حقیقت کے بارے میں انسان کوآگاہ کیا گیا ہے۔ قرآن کی اس سورہ میں زندگی کی ایک اہم حقیقت کے بارے میں انسان کوآگاہ کیا گیا ہے۔ ایک بزرگ نے کہا کہ سورۃ العصر کا مطلب میں نے ایک برف بیچنے والے سے سمجھا جو با زار میں آواز لگار ہا تھا کہ لوگو، اس شخص پررحم کر وجس کا اثاثة تھل رہا ہے، لوگو، اس شخص پررحم کر و، جس کا اثاثة گھل رہا ہے (از حَمُو امَنْ يَذُو بُ رَأْسُ مَالِهِ) ۔ اس پکار کوس کر میں نے اینے دل میں کہا کہ جس طرح برف بیکھل کرکم ہوتی رہتی ہے اسی طرح انسان کو ملی ہوئی عمر بھی تیزی سے گز رر ہی ہے۔ آدمی اگر اپنی مہلت عمر کو استعال نہ کرت تو آخر کا راس کے حصہ میں جو چیز آئے گی وہ صرف ہلا کت ہے ( تفسیر کبیر امام رازی، جلد 23، 278) ۔

انسان ہر لمحہ زندگی سے موت کی طرف جارہا ہے۔ ہر لمحہ انسان کا کاؤنٹ ڈاؤن ہورہا ہے۔ یہ فطرت کاایک لازمی قانون ہے۔ اس قانون کو دوبارہ الٹی طرف چلایانہیں جا سکتا۔ مثال کے طور پر ایک شخص کی مقرر عمرا گر 80 سال ہے تو اس کا مطلب یہ ہے کہ پیدا ہوتے ہی اس کا کاؤنٹ ڈاؤن شروع ہو گیا۔ہر نیادن، آنے والاسال اس کی عمر میں کمی کا علان ہے۔ گویا کہ اس کی عمر کا سفر اس طرح ہورہا ہے: 80، 79، 78، 77، 72، 72، 72، 72، 71، 70.....

اسی کاؤنٹ ڈاؤن (الٹی گنتی ) کو قرآن کی مذکورہ سورہ میں خسران کہا گیا ہے۔ یعنی عمر برف کی طرح بگھلتی جارہی ہے۔انسان اگرا پنی عمر کومذکورہ چارتسم کے عمل کے لیےاستعمال نہ کرتے ووہ ابدی گھاٹے میں ہے۔

اہل کتاب سےاستفادہ

قرآن كى ايك آيت ان الفاظ مي آئى ہے: وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُوحِي إِلَيْهِمْ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ (16:43)\_يعنى *اورجم نے تم سے پہلے بھی* آدمیوں ہی کورسول بنا کربھیجا،جن کی طرف ہم دحی کرتے تھے، پس اہل علم سے یو چھلوا گرتم نہیں جانتے۔ مفسرین نے اہل الذکر سے اہل کتاب مراد لیے ہیں، یا وہ لوگ جو پچھلی امتوں اور پچھلے پیغمبروں کے تاریخی حالات کاعلم رکھنے والے ہیں ۔ مگر توسیعی معنی کے اعتبار سے اس سے مرادموجودہ ز مانے کے جدید تعلیم یافتہ یہودی اور سیحی علما ہیں۔اس آیت سے یہ بات معلوم ہوتی ہے کہ ایک زمانة آئے گا، جب کداہل کتاب وہ باتیں جانیں گے، جن سے مسلم علما زیادہ باخبر یہ ہوں گے، اور ان کے لیے موقع ہوگا کہ دواہل کتاب کی جدید تحقیقات سے اپنے دینی علم میں اضافہ کریں۔ اصل یہ ہے کہ بعد کے زمانے میں یہودادر سیجی قوموں کے لیے ایسے حالات پیدا ہوئے کہ وہ اینے قدیم وطن نے کل کرڈ ائسپورا ( diaspora ) میں جلے گئے۔ پھران کوموقع ملا کہ دہ مغرب کے جدید علوم کوسیصیں۔جدیدعلوم سے باخبر ہونے کی بنا پر انھوں نے سائنسی دریافتوں کو جانا،ادران کو اپنی مذہبی کتابوں کی شرح کے لیے استعمال کیا۔ مگر سلم اہل علم اس سے بے خبر رہے۔ مثلاً جدید سائنسی دریافت کے نیتج میں بالواسطہا ندا زمیں خدائی حقیقتیں قابل فہم ہوگئیں۔مگر یہ دریافتیں نیوٹرل انداز میں تھیں۔ چنانچہ یہودی علمااورعیسائی علمانے انطباقی انداز میں خداکے وجود پر برطى تعداديس كتابين اورمقالات للصين \_ان مين سايك كتاب يرب:

The Evidence of God in an Expanding Universe: Forty American Scientists Declare Their Affirmative Views on Religion (John Clover Monsma, G. P. Putnam's Sons, 1958, pp. 250)

خدا کی سائنسی شہادت پر یہ کتاب یہودی اورعیسائی اہل علم کے مضامین پر مشتمل ہے۔ اسی طرح علم الانسان( Anthropology ) اورعلم الآثار( Archaeology ) ، دعغیرہ جدید ڈسپلنز بیں۔ان کے ذریعے جدید سائنسی اصول کی روشنی میں انسان کی قدیم تہذیب اور تاریخ ، دعفیرہ کا مطالعہ کیا جاتا ہے۔ ان ڈسپلنز کی روشنی میں یہودی اور عیسائی علما نے وہ تاریخی حقائق دریافت کیے ہیں، جو بائبل اور قرآن کے مشترک موضوعات تھے۔ مثلاً پیغمبر ابراہیم کا بیان، پیغمبر موسیٰ اور فرعون کاوا قعہ، حضرت مسیح کی زندگی، یہاں تک کہ قرآن کے تاریخی استناد ( historicity ) پر بھی انھوں نے تحقیق کی، وغیرہ۔ ان تحقیقات کے ذریعے یہودی اور عیسائی علما نے مذہبی شخصیات اور وا قعات کے تاریخی استناد کو ثابت کرنے کا کام کیا ہے۔ ان یہودی اور میسائی علما کی سائنسی تحقیقات کی بنا پر اب

بائبل اور قرآن میں بنیادی موضوع مشترک ہیں، مثلاً خدا کا وجود اور انبیاء کے حالات، وغیرہ۔اس بنا پر اہلِ کتاب کی بیتحقیقات بالقوہ طور پر ( potentially ) اسلام کی تائید کا کام ہیں۔ یہ مسلم علما کی ذمہ داری ہے کہ وہ اس پڑینشل کوا یکچول بنائیں تا کہ اسلام کی صداقت جدید علمی معیار پر ثابت شدہ حقیقت بن کر انسانوں کے سامنے آسکے فرانس کے ڈاکٹر موریس بکائی ( وفات 1998ء) کی کتاب "بائبل، قرآن اور سائنس" اسی قسم کی ایک کو سشش ہے۔اس کے انگریز ی تر جے کا ٹائٹل ہی ہے:

The Bible, The Quran and Science by Dr. Maurice Bucaille

چوں کہ جدید علوم سے بے خبری کی بنا پر مسلم اہل علم اس میدان میں پیچھے ہیں۔اس لیےان کے لیے بیموقع ہے کہ وہ یہودی اور کرشچن علما کی دریافتوں سے اسی طرح استفادہ کریں جس طرح وہ کوئی دوسرادینی علم حاصل کرتے ہیں۔تا کہ خدا کا دین وقت کے مسلّمہ علمی معیار پر مدلل ہو کر انسانوں کے مائنڈ کوایڈریس(address) کرے۔

أعلان

سی پی ایس انٹرنیشن، نئی دہلی کی جانب سے انڈیا کے مدارس اسلامیہ کومولانا وحید الدین خاں صاحب کی کتابیں ہدیے میں بھیجی جارہی ہیں۔ اس مقصد کے تحت ادارہ کی جانب سے مسٹر آصف خان (9918578630) مدارس میں جاتے ہیں، اور وہاں کی انتظامیہ سے اجازت حاصل کرتے ہیں۔ بھر ان مدارس کو کتابیں بھیجی جاتی ہیں۔ قارئین الرسالہ اور دوسر نے دواہش مند حضرات سے گزارش ہے کہ دہ آصف صاحب سے رابط قائم کر کے اس سلسلے میں ان کا تعاون فر مائیں۔ شکر یہ

## مطالعة حديث

شرح مشكا ةالمصابيح

12

حضرت عبدالله بن عمر رضى الله عنه كہتے ہيں كه رسول الله صلى الله عليه وسلم نے فرمايا: مجھ كو عكم ديا گيا ہے كه ميںلوگوں سے قنال كروں، يہاں تك كه وہ اس كى گوا ہى ديں كه الله كے سوا كوئى معبود نہيں اور يہ كہ محمد الله كےرسول ہيں اور وہ نما زقائم كريں اور وہ زكا قادا كريں۔ پھر جب وہ ايسا كريں تو وہ اپنے خون اور اپنے مال كو مجھ سے بچاليں گے،سوااسلا مى حق كے، ان كاحساب الله كے ذمہ ہے۔ ( متفق عليہ: صحيح البخارى، حديث نمبر 25، صحيح مسلم، حديث نمبر 22)

اس حدیث میں وہی بات بتائی گئی ہے، جو سورہ التوبہ کی ابتدائی آیتوں میں بیان کی گئی ہے۔اس حدیث میں لوگول (الناس) سے مرادقد یم عرب کے وہ مشرکین بیں جو پیغ بر اسلام صلی اللّٰدعلیہ وسلم کے معاصر تھے۔ان کے او پر براہ راست پیغ بر کے ذریعہ اتمام حجت کیا گیا تھا۔اس کے باو جود وہ لوگ دشمنی پر اڑے ہوئے تھے۔ اس لیے قانونِ الہٰ کے مطابق ، ان کے لیے دو میں سے ایک کا انتخاب تھا— وہ یا تو اسلام قبول کریں یا قتال کے لیے تیار ہوجائیں۔ مگر ابتدائی مخالفت کے بعد انہوں نے اسلام قبول کرلیا، اس لیے ان پر مذکورہ قانونِ الہٰی کے مطابق ، ان کے لیے دو میں سے ایک کا فرورت پیش نہیں آئی۔ قوموں کے لیے صرف پر امن دعوت ہے اور بس ۔ پیغ بر کے بعد اب سی بھی قوم سے اس قسم کا معاملہ نہیں کہا جائے گا۔

13

انس بن ما لک رضی اللّہ عنہ کہتے ہیں کہ رسول اللّہ صلّی اللّہ علیہ دسلّم نے فرمایا: جو ہماری طرح نما زیڑ ھے اور ہمارے قبلہ کواپنا قبلہ بنائے ۔ اور ہمارے ذبیجہ کو کھائے تو وہ مسلمان ہے جس کے لیے اللّہ اوراس کے رسول کاذ مہ ہے ۔ توتم اس کے ذمہ کو یۃتوڑ و (صحیح البخاری ،حدیث نمبر 391 ) ۔

الرساله، نومبر - دسمبر 2022

اس حدیث میں ذمہ سے مراد وہ امن یا امان ہے جوایک مسلم معاشرہ میں کسی کو دیا جاتا ہے۔ایک شخص اگر مسلمان ہونے کا دعوی کرے اور اسلام کے ظاہری احکام پرعمل کرے تو اس کو مسلم معاشرہ کے ایک فرد کی حیثیت سے قبول کرلیا جائے گا۔کسی کو بیرض حاصل نہیں ہوگا کہ وہ اس کی مخفی نیت کی بنیاد پر اس کے خلاف کوئی حکم لگائے اور نہ کسی کو بیرض ہوگا کہ وہ کسی شخص کو بطور مسلمان قبول کرنے کے لیے مذکورہ شرطوں کے سواکسی اور عملی شرط کا مطالبہ کرے۔

14

ابوہ بریرہ رضی اللہ عونہ کہتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس ایک اعرابی آیا۔ اس نے کہا کہ مجھے اسیاعمل بتائیے کہ جب میں اس پرعمل کروں تو میں جنت میں چلا جاؤں۔ آپ نے فر مایا کہ تم اللہ کی عبادت کر واور اس کے ساتھ کسی چیز کو شریک نہ تھ ہرا وَاور تم فرض نما ز کوقائم کر واور فرض زکا ہ ادا کر و۔ اور تم رمضان کے روز ے رکھو۔ اعرابی نے کہا کہ اس ذات کی قسم جس کے قبضہ میں میری جان ہے میں ان پر نہ کسی چیز کو بڑھا وَں گا اور نہ کسی چیز کو گھٹا وَں گا۔ جب وہ واپس ہونے کو ہوا تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فر مایا کہ جو آدمی ایک جنتی انسان کو و یکھنے کی خوشی حاصل کرنا چاہے وہ اس اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فر مایا کہ جو آدمی ایک جنتی انسان کو و یکھنے کی خوشی حاصل کرنا چاہے وہ اس اعرابی کو دیکھ لے۔ ( متنفق علیہ: صحیح البخاری ، حدیث نہ بر 1397 ، صحیح مسلم ، حدیث نمبر 14) اس حدیث میں جو اعمال کہ جو آدمی ایک جنتی انسان کو و یکھنے کی خوشی حاصل کرنا چاہے وہ اس اگر ابی کو دیکھ لے۔ ( متنفق علیہ: صحیح البخاری ، حدیث نمبر 1397 ، صحیح مسلم ، حدیث نمبر 14) اس حدیث میں جو اعرال جاتے گئے ہیں وہ اسلام کے بنیا دی اعمال ہیں۔ یہ اور کہ س آدمی کے وجو د میں حقیق طور پر شامل ہوجا ئیں وہ اس کی پوری زندگی میں سما جا ئیں گے ، وہ اس کی پوری

15

سفیان بن عبداللڈ تفقی رضی اللّہ عنہ بتاتے ہیں کہ میں نے کہا کہ اےخدا کے رسول مجھے اسلام کے بارے میں ایسی بات بتائیے کہ پھر میں اس کے بارے میں کسی اور سے نہ پوچھوں۔ آپ نے فر مایا کہ تم کہو کہ میں اللّٰہ پرایمان لایا، پھرتم اس پر جم جا وَ (صحیح مسلم، حدیث نمبر 38)۔ اللّٰہ پرایمان لانا کوئی سادہ بات نہیں۔ بیاس بات کا اقر ارہے کہ میں نے شعوری فیصلہ کے تحت اللّٰہ کواپنارب دِمعبود بنالیا۔ اس قسم کا شعوری فیصلہ پورے معنوں میں آدمی کے فکر دِعمل کے لیے ایک کامل رہنما بن جا تاہے۔ وہ زندگی کے ہرموڑ پر آدمی سے تقاضا کرتا ہے کہ وہ کیا کرے اور کیا نہ کرے۔ایسے تمام مواقع پر اپنے فیصلہ کے او پر پوری طرح قائم رہنا، اسی کا نام مذکورہ حدیث میں استقامت ہے۔اور جنت انہیں لوگوں کے لیے ہے جوایمان کے بعد عملی استقامت کا ثبوت دیں۔ 16

طلحہ بن عبید اللہ رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ نجد کا ایک شخص رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس آیا، اس کے بال بکھر ہے ہوئے تھے۔ (وہ دور تھا) اس لیے ہم اس کی دھیمی آواز سن رہے تھے۔ مگر ینہیں سمجھتے تھے کہ وہ کیا کہ رہا ہے۔ یہاں تک کہ وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے قریب آگیا۔ تو وہ اسلام کے بارے میں پوچھر ہا تھا۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فر مایا کہ پانچ وقت کی نما زیں دن میں اور رات میں۔ اس نے کہا کہ کیا میر او پر ان کے سوابھی ہے۔ آپ نے فر مایا کہ پانچ وقت کی نما زیں الا یہ کہ تم نفل نما زیڑ طور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فر مایا کہ پانچ وقت کی نما زیں رکھنا۔ اس نے کہا کہ کیا میر سے او پر اس کے سوابھی ہے۔ آپ نے فر مایا کہ نہیں، والا یہ کہ نمان رکھنا۔ اس نے کہا کہ کیا میر سے او پر اس کے سوابھی ہے۔ آپ نے فر مایا نہ میں اللہ یہ کہ نفل رکھنا۔ اس نے کہا کہ کیا میر سے او پر اس کے سوابھی ہے۔ آپ نے فر مایا کہ ہیں، والا یہ کہ نمان روزے رکھو۔ راوی کہتے ہیں کہ کیا میر سے او پر اس کے سوابھی ہے۔ آپ نے فر مایا کہ ہیں، والا یہ کہ نفل روز۔ رکھو۔ راوی کہتے ہیں کہ کیا میر سے او پر اس کے سوابھی ہے۔ آپ نے فر مایا کہ ہیں، والا یہ کہ منظل روز۔ رکھو۔ راوی کہتے ہیں کہ کیا میر سے والہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فر مایا کہ نہیں، والا یہ کہ منظل روز۔ رکھو۔ راوی کہتے ہیں کہ اس کہ کیا میر سے اللہ علیہ وسلم نے فر مایا کہ نہیں، والا یہ کہ منظل صدقہ روز۔ رکھو۔ راوی کہتے ہیں کہ اس کے بعد وہ آدمی لوٹا اور وہ یہ کہ رہا نھا کہ نوا کہ تو کہ مایا ہو گا، آگر اس کروں گا اور بن اس پر کی کرو لگا۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فر مایا کہ ہیں اس پر میں اس پر مذر یا دہ نے تیچ کہا۔ (متفق علیہ: صحیح اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فر مایا کہ یہ آدمی کا میا۔ ہو گا، آگر اس

اسلام میں متعین کچھ عبادتی فرائض ہیں۔آدمی اگر سچا عبادت گزار بن جائے تو وہ فرض کے سوا زائد عبادت بھی کرنے لگتا ہے جس کوشریعت میں نفل کہا گیا ہے۔اسی طرح جب آدمی کی زندگی میں عبادت کی روح پوری طرح پیدا ہوجائے تو اس کے لازمی نتیجہ کے طور پر ایسا ہوتا ہے کہ اخلاق ومعاملات میں بھی اس کااثر ظاہر ہونے لگتا ہے۔خداکی نسبت سے وہ عابد بن جا تا ہے،اور بندوں کی نسبت سے عادل۔

الرساله،نومبر- دسمبر 2022

عبدالله بن عباس رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ عبدالقیس کا وفد جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے یاس آیا تورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کتم کون لوگ ہو۔انہوں نے کہا کہ ( ہم ) ربیعہ ( قبیلہ سے ہیں)۔آپ نے فرمایا کہتم لوگ اچھے آئے کہ بذرسوا ہوئے اور بذشر مندہ ہوئے۔انہوں نے کہا کہ اے خدا کے رسول، ہم آپ کے پاس صرف حرام مہینے میں ہی آسکتے ہیں۔ ہمارے اور آپ کے درمیان ( مخالف ) قبیلہ مضرآباد ہے۔ پس آپ ہمیں کچھ بنیادی رہنمائی کردیں جس سے ہم ان لوگوں کو باخبر کردیں جو ہمارے پیچھے ہیں۔اور اس کے ذریعہ ہم جنت میں داخل ہوجائیں۔انہوں نے آپ سے مشروبات کے بارے میں پوچھا۔ آپ نے ان کو چار چیزوں کا حکم دیااور چار چیزوں سے منع فرمایا۔ آپ نے ان کوایک اللہ پرایمان رکھنے کاحکم دیا۔ آپ نے فرمایا کہ کیاتم جانتے ہو کہ ایک اللَّہ پرایمان رکھنا کیا ہے۔انہوں نے کہا کہاللَّداوراس کارسول زیادہ جانتے ہیں۔آپ نے فرمایا کہ یه گواچی دینا که اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں اور یہ کہ محد اللہ کے رسول ہیں۔ اور نما زقائم کرنا اور زکا ۃ ادا کرنا اوررمضان کےروزےرکھنااور بیہ کہتم مال غنیمت میں سے یا نچواں حصہادا کرو۔اورآپ نےان کو جار چیزوں سے منع فرمایا: ٹھلیا (<sup>ایسینت</sup>م) سے اور توبنی ( الدباء) سے اور نقیر سے اور تار کول والے پیالے (المزفت) ہے۔ پھر آپ نے فرمایا کہان باتوں کو یادرکھواور تمہارے پیچھے جولوگ ہیں ان کو بتا دو (منفق عليه صحيح البخاري، حديث نمبر 53 صحيح مسلم، حديث نمبر 17)

مدینہ میں جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو بااقتدار حیثیت حاصل ہوگئی تو آپ نے مختلف عرب قبائل کے پاس تبلیغی وفو د بھیجنا شروع کیا۔ اسس کے بعد یہ ہوا کہ عرب قبائل مدینہ آکر آپ کی اطاعت قبول کرنے لگے۔ یہاں تک کہ عرب کے تمام قبائل مدینہ کی ریاست کی ماتحق میں آگئے۔اسس حدیث میں ایک اصول یہ ملتا ہے کہ ایسے حالات میں جب کہ آدمی کے سامنے دو میں سے ایک کا انتخاب ہو – وہ یا تو اپنی مرضی سے ماتحق قبول کرلے ور نہ اُسس کو رسوائی اور شرمندگی اور لے نتیجہ جنگ کا طریقہ چھوڑ دیا جائے۔ نوٹ: حدیث میں قدیم عرب کے چار برتنوں کا ذکر ہے جوشراب بنانے اور پینے کے لیے استعال کیے جاتے تھے۔" حققم" شراب کی ٹھلیا۔" دُباء" اندر سے کھوکھلا کیا ہوا کدو جو جگ کی طرح استعال کیا جاتا تھا۔" نقیر " درخت کی جڑ کواندر سے کھوکھلا کر کے اس میں شراب رکھتے تھے۔ " مزفت" تارکول سے بنا ہوا شراب کا برتن – رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حرام پر دوک لگانے کے ساتھ اسباب حرام پرتھی روک لگادی۔

18

عبادة بن الصامت رضى اللدعنه کہتے ہیں کہ رسول اللہ صلى اللہ عليه وسلم نے فرما یا — اس وقت صحابہ کی ایک جماعت آپ کے پاس تھی — مجھ سے اس پر بیعت کرو کہتم اللہ کے ساتھ کسی کوشر یک نہ کرو گے۔ اور تم چوری نہ کرو گے اور تم زنانہیں کرو گے اور تم اپنی اولاد کوقتل نہیں کرو گے اور تم کسی پر جھوٹا بہتان نہ لگاؤ گے اور تم معروف میں نافر مانی نہ کرو گے۔ پھر تم میں سے جوشخص اس عہمہ کو پورا کر نے تو اس کا اجراللہ کے ذمہ ہے تم میں سے کوئی شخص ان میں سے کسی گناہ کا ارتکاب کر لے اور ہوجائے ، پھر اللہ اس کی پر دہ پوشی کر نے تو اس کا معاملہ اللہ کے او پر میں سے کسی گناہ کا ارتکاب کر لے اور تر میں اوہ اس کو معان موجائے ، پھر اللہ اس کی پر دہ پوشی کر نے تو اس کا معاملہ اللہ کے او پر ہے، چاہم وہ اس کو معاف نہ ہر 18، صحیح مسلم، حدیث نمبر 41)

اسلام میں جن چیزوں سے منع کیا گیا ہے ان سے اپنے آپ کو دورر کھنالاز می طور پر ضروری ہے۔اگر کبھی کوئی شخص نفس سے مغلوب ہو کر وقتی طور پر گناہ میں مبتلا ہوجائے تو اس کوفور اً تو بہ کرنا چاہیے۔ایسے آدمی کو کبھی دنیا ہی میں کوئی تکلیف دے کر اس کے گناہ کو دھود یاجا تا ہے اور کبھی اس پر پر دہ ڈال دیاجا تا ہے۔ایسی حالت میں بیاللہ کے او پر ہوتا ہے کہ وہ اپنے بندے سے آخرت میں کس طرح کا معاملہ فرمائے۔ بیہ وقتی طور پر گناہ میں مبتلا ہونے کا معاملہ ہے۔ گناہ میں مستقل طور پر مبتلار ہنااور تو بہ کے بغیر مرجانا قابل معانی نہیں۔

الرساليه،نومبر- دسمبر 2022

ابوہریرہ رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ :اللہ تعالی کاار شاد ہے کہ انسان نے مجھے جھٹلایا حالانکہ یہ اسے سز اوار یہ تھا۔ اور اس نے مجھے گالی دی حالال کہ یہ اس کے لیے سز اوار یہ تھا۔ پس اس کا مجھے جھٹلانا یہ ہے کہ وہ کہتا ہے کہ خدا مجھے دوبارہ نہ بنا سکے گاجس طرح اس نے مجھے پہلی بار بنایا۔ حالانکہ دوسری بار پیدا کر ناپہلی بار پیدا کرنے سے زیادہ آسان ہے۔ اور اس کا مجھے گالی دینا یہ ہے کہ دہ کہتا ہے کہ اللہ نے اپنا بیٹا بنایا ہے ۔ حالانکہ میں اکیلااور لے نیا زہوں جس نے مذہبا در نہ وہ جنا گیااور نہ کوئی اس کے برابر ہے۔ (صحیح البخاری، حدیث نمبر 4974)۔

جب کوئی شخص خدا کے وجود پر شبہ کرتا ہے یا وہ اسس کی صفات کمال کا انکار کرتا ہے تو اپنی حقیقت کے اعتبار سے بیا یک جھوٹ ہوتا ہے۔ خدا کے خلیقی مظاہر خدا کے وجود کا یقینی شبوت ہیں ۔اسی طرح کا ئنات کی معنوبیت خدا کی صفات کمال پر گواہی دیتی ہے۔الیسی حالت میں جوآ دمی خدا کو نہ پائے ، جوخدا کی تخلیق میں خدا کے جلووں کو نہ دیکھے وہ یا تواند ہا ہے یا وہ جان بو جھ کرسرکشی کررہا ہے۔

20

ایک اورروایت میں عبداللہ بن عباس رضی اللہ تعالی عنہ کہتے ہیں کہ (اللہ کا یہ ارشاد ہے کہ) انسان کا مجھ کو گالی دینا یہ ہے کہ دہ کہتا ہے کہ کوئی میرا بیٹا ہے۔ حالا نکہ میں اس سے پاک ہوں کہ میں کسی کواپنی بیوی یا پنا بیٹا بنا وَل (صحیح البخاری ، حد یث نمبر 4482)۔ کسی انسان کے لیے یہ کہا جائے کہ اس کی ایک بیوی یا اس کا ایک بیٹا ہے تو یہ صرف ایک واقعہ کا اظہار ہوگا۔لیکن اس قسم کی بات خداوندِ عالم کے لیے سخت ترین بہتان ہے۔ خدا اس سے بہت بلند ہے کہ اس کی کوئی بیوی یا اس کا کوئی بیٹا ہو۔ انسان ایک نامکس مخلوق ہے۔ اس کواپنی ہے۔ایک کا مل اور کمل خداہی موجودہ عظیم کا ننات کو پیدا کر سکتا ہے۔

ابوہریرہ رضی اللّٰدعنہ کہتے ہیں کہ رسول اللّٰدصلی اللّٰدعلیہ دسلم نے فرمایا کہ اللّٰہ تعالی کا ارشاد ہے۔انسان مجھ کوتکلیف پہنچا تاہے۔ وہ زمانہ کوگالی دیتا ہے۔حالا نکہ میں ہی زمانہ ہول، میرے ہا تھ میں ہے معاملہ، میں رات اوردن کو پلٹتا ہوں ( متفق علیہ:صحیح البخاری ،حدیث نمبر 4826 ، صحیح مسلم ،حدیث نمبر 2246)

انسان پر جب کوئی مصیبت آتی ہےتو وہ اس کوز مانہ کا نتیجہ بھی کرز مانہ کو برا بھلا کہنے لگتا ہے۔مگراس قسم کے کلمات زمانہ پرنہیں بلکہ خدا پر پڑتے ہیں کیوں کہ زمانہ کوئی آزاداور بااختیار چیز نہیں۔ وہ خدا کے حکم کے تابع ہے۔ یہ دراصل خدا ہے جواپنے فیصلہ کواحوال زمانہ کی صورت میں ظاہر کرتا ہے۔ایسی حالت میں آدمی کو چاہئے کہ وہ ہرموقع پر خدا کی طرف رجوع کرے نہ کہ زمانہ کو ذ مہ دار سمجھ کر شکایت کرے۔

22

ابوموسی اشعری رضی اللّہ عنہ کہتے ہیں کہ رسول اللّہ صلّی اللّہ علیہ وسلّم نے فرمایا کہ: تکلیف دہ بات کوسن کر اس پر صبر کرنے والا خدا سے زیادہ اور کوئی نہیں۔لوگ خدا کی طرف بیٹے کی نسبت کرتے ہیں۔مگر وہ انہیں معاف کرتا ہے اور انہیں رزق دیتا رہتا ہے( متفق علیہ: صحیح البخاری، حدیث نمبر 2099، صحیح مسلم، حدیث نمبر 2804)

انسان اگر کسی تکلیف دہ بات پر صبر کرتا ہے تو بیراس کی مجبوری ہے۔ کیوں کہ انسان کا اختیار بہت محدود ہے۔محدود اختیار کی بنا پر اس کے لیے بیموقع نہیں کہ دہ کسی سے بھر پورا نتقام لے سکے۔ لیکن خدا کامل اور لامحد ود اختیار کا مالک ہے۔اس کے باد جود دہ اپنی مرضی کےخلاف باتوں کو دیکھتا ہے اور اس پر صبر کرتا ہے۔اس کا سبب خود خدا کا قائم کر دہ قانونی امتحان ہے۔خدا ہرایک کو آزاد کی دے کر اس کا امتحان لے رہا ہے۔جب تک امتحان کی مدت ختم نہ ہو، بی آزاد کی بھی ختم ہونے والی نہیں۔ معاذبن جبل رضی اللّہ عنہ کہتے ہیں کہ میں ایک گدھے پر رسول اللّہ صلّی اللّہ علیہ وسلّم کے پیچھے سوارتھا۔ میرے اور آپ کے درمیان کجاوہ کے پیچھلے حصہ کی سوا اور کوئی چیز حائل نہتھی۔ آپ نے فرمایا کہ اے معاذ ، کیاتم جانتے ہو کہ اللّہ کا حق اپنے بندوں کے او پر کیا ہے۔ اور بندوں کا حق اللّہ کے او پر کیا ہے۔

میں نے کہا کہ اللہ اور اس کارسول زیادہ بہتر جانتے ہیں۔ آپ نے فرمایا کہ اللہ کاحق اپنے ہندوں پر یہ ہے کہ دہ اس کی عبادت کریں اور اس کے ساتھ کسی کو شریک یہ ٹھہرائیں۔ اور ہندوں کا حق اللہ کے او پر یہ ہے کہ دہ اس شخص کو عذاب نہ دے جو اس کے ساتھ کسی چیز کو شریک یہ ٹھہرا تا ہو۔ پھر میں نے کہا کہ اے خدا کے رسول کیا میں لوگوں کو اس کی خوش خبری یہ دے دوں۔ آپ نے فر مایا کہ لوگوں کو خوش خبری یہ دو ور نہ لوگ اسی پر بھروسہ کرلیں گے۔ (متفق علیہ بھی جالاری، حدیث نمبر 2856، صحیح مسلم، حدیث نمبر 30)

نجات کا دارد مدار ہر ایک کے لیے شرک کے انکار اور توحید کے اقر ار پر ہے۔مگر اس کا مطلب صرف زبان سے پچھالفاظ کی تکر ارنہیں ہے بلکہ اس سے مراد وہ فکری انقلاب ہے جو آدمی کی پوری شخصیت کو بدل دیتا ہے۔ آدمی اندر سے لے کر باہر تک اور قول سے لے کرعمل تک ایک ربانی رنگ میں رنگ جا تا ہے۔ بیتبریلی اتن گہری ہوتی ہے کہ اگر اتفاقی سبب کے تحت وہ اپنے عقیدہ کے خلاف کوئی غلطی کر بیٹھے تو اس کی پوری شخصیت آخری حد تک تڑپ اٹھتی ہے۔ یہاں تک کہ یہ غلطی اس کے لیے مزید اضافے کے ساتھ خدا کی طرف متوجہ ہونے کا ذریعہ بن جاتی ہے۔

اس حدیث میں بھروسہ کرنے (فَیَتَّحِلُو ۱) کا مطلب یہ ہے کہ جولوگ باتوں کوزیادہ گہرائی کے ساتھ نہیں سمجھتے وہ اس کو صرف رسمی عقیدہ کے معنیٰ میں لےلیں گے، اور پچھالفاظ کواپنی زبان سے دہرا کر سیمجمیں گے کہ انھوں نے آخرت میں اپنے آپ کو جنت کامستحق بنا لیا ہے۔ حالانکہ حدیث کا یہ مطلب ہر گزنہیں۔ انس بن مالک رضی اللّدعنہ کہتے ہیں کہ رسول اللّہ صلی اللّہ علیہ وسلم کجادہ پر تصح اور معاذ بن جبل ان کے پیچھے بیٹھے ہوئے تھے۔ آپ نے فرمایا کہ اے معاذ ، انھوں نے کہا: میں حاضر ہوں خدمت میں ۔ آپ نے فرمایا کہ اے معاذ ، انھوں نے کہا میں حاضر ہوں خدمت میں۔ آپ نے تین بار اس طرح فرمایا۔ پھر آپ نے فرمایا کہ ہر دہ شخص جو سچ دل سے گوا ہی دے کہ اللّہ کے سوا کوئی الہٰ ہیں اور ہی کہ محمد اللّہ کے رسول ہیں، اللّہ ضرور آگ کو اس پر حرام کر دے گا۔ انھوں نے کہا اے خدا کے رسول، کیا میں لوگوں کو اس کی خبر نہ دے دوں کہ دہ نوش ہوجا ئیں۔ آپ نے فرمایا کہ پھر دہ بھر وہ ہے موسہ کرلیں گے۔ پھر معاذ نے اپنی موت کے وقت اس کی خبر دی ، گناہ سے بچنے کے لیے ( متفق علیہ: صحیح البخاری، حدیث نمبر 28 میں موت کے وقت اس کی خبر دی ، گناہ سے بچنے کے لیے ( متفق علیہ:

ایک سچائی جب کسی آدمی کے دل ود ماغ میں آخری حد تک اتر جائے ، وہ اس کے یقین واعتماد کالازمی حصہ بن جائے ، اس وقت جو کلمۂ اعتراف آدمی کی زبان سے نکلتا ہے اسی کا نام گواہی ( شہادت ) ہے۔جوآدمی اس طرح کمال درجہ میں خدااوررسول کی معرفت حاصل کر لے اور پھر اس کا سچااعتراف کر بے توید اعتراف اس کی پوری شخصیت کا نمائندہ ہوتا ہے۔ ایسااعتراف اللّٰہ کی نظر میں ا تناقیمتی ہوتا ہے کہ اس کے او پرجہنم کی آ گرم ام کردی جاتی ہے۔

جو انسان شعوری دریافت کے درجہ میں خدا کی خدائی کا اعتراف کرے، اس کا پورا وجود معرفت رب میں ڈھل جا تاہے۔ وہ ایک ایسا مز کی شخصیت (purified soul) بن جا تاہے جو جہنم کی دسترس سے باہر ہو چکا ہو۔

25

ابوذ ررضی اللّٰدعنہ کہتے ہیں کہ میں رسول اللّٰدصلی اللّٰدعلیہ وسلّم کے پاس آیا۔اس وقت آپ کے او پر ایک سفید کپڑا تھا اور آپ سور ہے تھے۔ پھر میں آپ کے پاس آیا تو آپ جاگ چکے تھے۔ آپ نے فرمایا کہ کوئی بھی بندہ جو یہ کہے کہ اللّٰد کے سوا کوئی معبودنہیں، پھر وہ اسی پر مرجائے تو وہ ضرور جنت میں داخل ہوگا۔ میں نے کہا، اگر چہ اس نے زنا کیا اگر چہ اس نے چوری کی۔ آپ نے فرمایا: اگر چہ اس نے زنا کیا، اگر چہ اس نے چوری کی۔ میں نے کہا، اگر چہ اس نے زنا کیا، اگر چہ اس نے چوری کی۔ آپ نے فرمایا: اگر چہ اس نے زنا کیا، اگر چہ اس نے چوری کی۔ میں نے کہا، اگر چہ اس نے زنا کیا، اگر چہ اس نے چوری کی۔ آپ نے فرمایا: اگر چہ اس نے زنا کیا، اگر چہ اس نے چوری کی، ابوذ رکی ناپسندیدگی کے باوجود۔ اور ابوذ رجب بھی اس حدیث کو بیان کرتے تو اس کے ساتھ یہ بھی کہتے کہ ابوذ رکی ناپسندیدگی کے باوجود۔ (متفق علیہ: صحیح البخاری، حدیث نمبر 5827، صحیح مسلم، حدیث نمبر 94)

کلمہ تو حید کے اقرار سے مرادوہ اقرار ہے جوآدمی کی پوری شخصیت کا نمائندہ بن کر ظاہر ہو، جس میں آدمی کا پورا وجود شامل ہو۔ ایسے اقرار کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ آدمی کا فکری اور روحانی وجود کلمل طور پر تو حید کی حقیقت میں ڈھل گیا ہے۔ یہی وہ ربانی انسان ہے جوآخرت میں جنت کا مستحق قرار پائے گا۔ حدیث میں و إن زندی و إن سرق (اگر چہ اس نے زنا کیا ،اگر چہ اس نے چوری کی ) کا لفظ ہے، نہ کہ و إن یز ندی و إن سرق (اگر چہ وہ زنا کرتا رہے، اگر چہ وہ چوری کرتا رہے ) کا لفظ بے، نہ کہ و إن یز ندی و إن یسرق (اگر چہ وہ زنا کرتا رہے، اگر چہ وہ چوری کرتا رہے ) کا لفظ بے، نہ کہ و إن یز ندی و ان یسرق (اگر چہ وہ زنا کرتا رہے، اگر چہ وہ چوری کرتا رہے ) کا لفظ کا مطلب یہ نہیں ہے کہ آدمی ایمان لانے کے بعد بھی مستقل طور پر زنا اور سرقہ میں مبتلا رہے ۔ بلکہ اس کا مطلب یہ ہیں ہے کہ آدمی ایمان لانے کے بعد بھی مستقل طور پر زنا اور سرقہ میں مبتلا رہے ۔ بلکہ اس کا مطلب یہ ہیں ہے کہ اتفاقی طور پر وقتی سبب ہے کہی اس قسم کا گناہ سرز دہوجاتے ۔ اور پھر اس پر غلطی کا شدیدا حساس طاری ہو اور پھر وہ تو بہ اور گریۂ ندا مت سے اپنے آپ کو پاک کر لے۔ اس حدیث میں خدا ہے ڈرنے و ان سان کا ذکر ہے، اورجس انسان کے دل میں خدا کا ڈر سما یہ ووہ اگر

26

عبادہ بن الصامت رضی اللّٰدعنہ کہتے ہیں کہرسول اللّٰدصلّٰی اللّٰدعلیہ دسلّم نے فرمایا: جوشخص گواہی دے کہاللّٰد کے سوا کوئی النہیں ادریہ کہ محمداس کے بندہ اوراس کے رسول ہیں۔ادریہ کہ یسی اللّٰہ کے بندے اوراس کے رسول میں اور وہ اس کی بندی کے بیٹے میں اور وہ اس کا کلمہ ہے جواس نے مریم کی طرف القاء کیا۔اور وہ اس کی طرف سے روح میں اور یہ کہ جنت اور جہنم حق ہے۔اللّٰہ ایسے آدمی کو جنت میں داخل کرےگا،اس عمل کے مطابق جس پر وہ تھا ( متفق علیہ: صحیح البخاری، حدیث نمبر 3435، صحیح مسلم، حدیث نمبر 28)۔

ایمان دراصل معرفت کا نام ہے ۔ یعنی آدمی کوخدائی حقیقتوں کی شعوری دریافت حاصل ہو۔ اور پچر وہ اس کوبھر پورطور پر اپنی زندگی میں شامل کرلے۔ ایسے ہی انسان کو آخرت کی ابدی جنتوں میں داخلہ ملےگا۔

عمرو بن العاص رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس آیا۔ میں نے کہا کہ اپنا ہا تھ بڑھائے تا کہ میں آپ سے بیعت کروں۔ آپ نے اپنا دایاں ہا تھ بڑھایا۔ مگر میں نے اپنا ہا تھ سمیٹ لیا۔ آپ نے کہا کہ اے عمرو، یہ کیا۔ میں نے کہا کہ میں شرط لگانا چا ہتا ہوں۔ آپ نے فرمایا: کیا شرط لگانا چاہتے ہو۔ میں نے کہا: یہ کہ مجھے بخش دیا جائے۔ آپ نے فرمایا کہ اے عمرو، کیا تم نہیں جانتے کہ اسلام پیچھلے کیے کوڈ ھا دیتا ہے۔ اور ہجرت اپنے سے پہلے کیے کوڈ ھا دیتی ہے۔ اور جی آس سے پہلے کے کیے کوڈ ھا دیتا ہے۔ (صحیح مسلم، حدیث نہ برط لگانا چا ہتا ہوں۔ آپ ایمان انسانی شخصیت میں ململ تبدیلی کا نام ہے۔ <sup>و</sup> سیلم، حدیث نہ بر 121) کے اعتبار سے دونہ میں رہتا جو کہ دوہ اس سے پہلے تھا۔ یہ تبدیلی اس کی پوری شخصیت میں ایک مثبت انقلاب کا باعث بن جاتی ہے۔ ایمان کے بعد انسان کی سوچ ، اس کا بولنا، اور اس کا کر دار سب ایک نے زنگ میں رنگ جاتا ہے، یعنی اللہ کا رنگ۔ اس کے بعد انسان کے اندر ایک نی شخصیت انھال بی کا باعث بن جاتی ہے۔ ایمان کے بعد انسان کی سوچ ، اس کا بولنا، اور اس کا کر دار سب ایک مثبت میں رنگ جاتا ہے۔ یعنی اللہ کا رنگ۔ اس کے بعد انسان کے اندر ایک نی شخصیت میں ایک مثبت انھال بی رنگ جاتا ہے، یعنی اللہ کا رنگ۔ اس کے بعد انسان کے اندر ایک کر دار سب ایک میں دیک ہیں رنگ جاتا ہے، یعنی اللہ کا رنگ۔ اس کے بعد انسان کے اندر ایک ان کے اندر ایک ایک میں ت

ایک شخلیقی شخصیت جاگتی ہے۔اب اس کا ذکررب العالمین کا ذکر بن جا تاہے۔اب اس کا شکر اعلیٰ شکر بن جا تاہے—خدا کے بیہاں بعدا زایمان حالت کا اعتبار ہے، نہ کہ قبل از ایمان حالت کا۔

<sup>27</sup> 

دعا کی حقیقت

عام طور پر بیسمجھا جاتا ہے کہ دعا کچھ مقرر الفاظ کی تکرار کا نام ہے۔ یعنی پر اسر ارنوعیت کے کچھ الفاظ ہیں، ان کوا گرصیح تلفظ کے ساتھ انسان دہر الے تو ایسی دعا ضرور قبول ہوتی ہے۔ مگرصیح جات بیہ ہے کہ دعا اسپرٹ کا نام ہے، جو دل کی گہر ائیوں کے ساتھ ہندے کی زبان نے کلتی ہے۔ یہ در اصل اسپرٹ ہے، جو کسی دعا کو قابلِ قبول دعا بناتی ہے۔ دعا کے الفاظ داعی کی قلبی کیفیت کو بتاتے ہیں، وہ محض زبانی طور پر تلفظ کلمات کے ہم معنی نہیں۔

دعا انسان کے داخلی احساس کالفظی اظہار ہے۔ دعا دراصل اس بات کا نام ہے کہ خدا کا کا نئات میں وہ بالکل بے بس ہے۔ بیاس وقت ہوتا ہے جب کہ انسان دریافت کرے کہ خدا قادر مطلق ہے، اور وہ عاجز مطلق ۔ خدا سب کچھ ہے، اور وہ بے کچھ۔ اگر خدا ندد ۔ تو اس کو کوئی چیز ملنے والی نہیں ۔ یعنی وہ خدا کے مقابلے میں اپنی حالت عجز کو دریافت کرے۔ اور ید دریافت انسان کے لیے اس کے وجود کا حصہ بن جائے ۔ جب بندہ کو بیہ بات دریافت کرے۔ اور یدریافت انسان کے لیے وہی مل سکتا ہے، جس چیز کو اس کا خدا اسے دینے پر راض ہوجائے ۔ اس وقت بندہ کے اندر ایک بے پناہ ترج پیدا ہوتی ہے، اور وہ اپنی زبان سے اپنے رب کو پکار نے لگتا ہے۔ اس کیفیت کے ساتھ اس کی زبان سے جو الفاظ نگلتے ہیں، اسی کا نام دعا ہے۔

ایک روایت کے مطابق، وہ دعا، دعانہیں جو غفلت والے دل (قَلْبٍ غَافِلٍ لَاہِ ) سے مانگی جائے (سنن الترمذی، حدیث نمبر 3479) ۔ جس آدمی کا حال یہ ہو کہ وہ بظاہر زبان سے دعا کے الفاظ تو دہرائے لیکن اس کا دل کہیں اورا ٹکا ہوا ہو۔ دعاوہ ہے، جو پچی اسپرٹ کے ساتھ مانگی جائے ، جس میں آدمی کی شخصیت اور دعا دونوں ایک دوسرے کے ترجمان بن گئے ہوں۔ آدمی کی شخصیت زبان حال سے انسان کی ترجمانی کرے، اور دعا زبان قال سے انسان کی ترجمانی کرے۔ دعا اس کی شخصیت اس

مكمل اسلام، رباني اسلام

اگرآپ قرآن کا مطالعہ کریں تو معلوم ہوگا کہ قرآن میں کھونُوا دَبَّانِیِّینَ ( 3:79 ) تو آیا ہے، یعنی اللہ والے ہنو مگر نفذو ا شرائع الا سلام ( اسلامی شریعت کو امپوز کرو ) کہیں نہیں آیا ہے۔ اسلام کا پر تصور بلا شبہ قرآن وسنت میں ایک اجنبی تصور ہے۔ یعنی پر کہ اسلام زندگی کا ایک مکمل نظام ہے، اور اہل اسلام کا فرض ہے کہ وہ اس کوزندگی کے ہر شعبہ حیات میں پوری طرح نافذ کریں۔ کسی پیغمبر نے دین کا پر تصور پیش نہیں کیا، اور نہ کسی پیغمبر نے یہ کہا کہ میرا کام خدا کے دین کوزندگی کے تمام شعبوں میں کامل طور پر نافذ کرنا ہے۔ حالاں کہ تمام پیغمبر وں کا اصل و ین ایک تھا۔

آپ اس قسم کے سی مسلم رہنما کی تحریر پڑ سے یا اس کی تقریر سینے، تو لمی تقریر اور لمبی تحریر کے باوجود ان کی باتوں میں اصل اسلام حذف ہوگا۔ اللد سے محبت کی بات ، اللد سے خوف کی بات ، آخرت کے مواخذہ کی بات ، جنت کے شوق کی بات ، ذاتی تز کیہ کی بات ، دعوت الی اللہ کی بات ، وغیرہ ۔ اس قسم کی تمام باتیں ان کے طویل کلام میں حذف ہوں گی ۔ البتہ ساری دھوم اس بات پر ہوگ کہ فلال طاقت اسلام کی ذشمن ہے، فلال طاقت اسلام کے خلاف سازش کرر ہی ہے، فلال قوم کے اندر اسلام وفو بیا کا مزان چید اہو گیا ہے، فلال حکومت اسلام کی راہ میں سب سے بڑی رکاوٹ ہے، وغیرہ ۔

ایسا کیوں ہے کہ ان لوگوں کی باتوں میں مثبت اسلام غائب ہوجا تاہے، اور دشمنان اسلام کے تذکر بے کی دھوم ہوتی ہے ۔ اس کا سبب یہ ہے کہ انھوں نے اپنی تحریک کے لیے صحیح نقطۂ آغاز کو دریافت ہی نہیں کیا۔ وہ ہمیشہ ایک ایسے مقام سے اپنے عمل کا آغاز کرتے ہیں جواس دنیا میں کبھی اپنی منزل تک پہنچنے والا ہی نہیں۔

جب وہ اس بات کو اپنا نشانہ بناتے ہیں کہ اسلام کومکمل نظریۂ حیات کے طور پر نافذ کرنا ہے۔تو ان کو معلوم ہوتا ہے کہ یہاں کوئی پولیٹکل انتصار ٹی ہے جو ان کے کام میں مستقل رکاوٹ ہے۔ اس لیے وہ فوراً پولیٹکل انتصار ٹی سے طراؤ شروع کردیتے ہیں تا کہ خود پولیٹکل سیٹ پر قبضہ کریں۔کیوں کہ ان کے مفروضہ نظریے کے مطابق ان کونظر آتا ہے کہ پولیٹکل سیٹ پر قبضہ کیے بغیر وہ پچھنہیں کرسکتے۔اگرحکومت کادستوراضیں اجازت دے کہتم نان پولیٹیکل میدان میں اپنا کام جاری رکھو،توان کودکھائی دےگا کہ بیتو ناقص اسلام ہے۔ہم اپنے نظریے کےخلاف ناقص اسلام پر کیسے راضی ہو سکتے ہیں۔اس طرح ان کا حال بیہ ہوتا ہے کہ ان کا مفروضہ مکمل اسلام ان کو تبھی حاصل نہیں ہوتا،اور جواسلام ان کو حاصل ہوتا ہے،وہ نامکمل دکھائی دیتا ہے۔

اگردین کا پر تصور درست ہو کہ دین ایک جامع نظام حیات کا نام ہے، اور دین کوزندگی کے تمام شعبوں میں نافذ کر نااہل دین کامشن ہے تو یہ دین کا ایک ایسا تصور ہے جوسرے سے قابلِ عمل ہی نہیں ۔ بیالیں پی بات ہے جیسے کوئی اپنامشن یہ بنائے کہ مجھے سورج کومغرب سے نکالنا ہے، اور اس کومشرق میں غروب کرنا ہے، تو ایسامشن کبھی واقعہ نہیں بنے گا۔ یہی حال اس تصور دین کا ہے جس کو کممل اسلامی نظام کہا جا تا ہے۔

واقعہ بیہ ہے کہ حضرت آدم سے لے کر پیغ برصلی اللّٰہ علیہ وسلم تک انسانی تاریخ میں پیغ بروں کی رہنمائی میں دینی تحریک کاتسلسل جاری رہا۔ مگراس پوری مدت میں تبھی ایسانہیں ہوا کہ اسلام زندگی کے تمام شعبوں میں کامل نظام کی حیثیت سے نافذ اور قائم ہوجائے ۔ حتی کہ خاتم النہیین کے زمانے میں بھی نہیں ۔ انہیاءاورانہیاء کے متبعین کی پوری تاریخ میں کوئی نہیں بتا سکتا ہے کہ اس قسم کا مفروضہ کامل نظام تبھی عملاً جاری ونافذر ہا ہے۔

عمر بن الخطاب (وفات 23 ہجری) اسلام کے دوسر بے خلیفہ تھے۔ انھوں نے اپنے ایک خطاب میں کہا: إِنَّ آخِرَ مَا نَزَلَتُ آيَةُ الرِّبَا، وَ إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَ سَلَّمَ - قُبِضَ وَلَمُ يُفَسِّرُهَا لَنَا، فَدَعُوا الرِّبَا وَ الرِّيبَةَ (سَنَ ابن ماجہ، حدیث نمبر 2765) یعنی سب سے آخر میں جو آیت نازل ہوئی، دوآ یت رباتھی۔ اس کے بعدر سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی دفات ہوگئی، اور آپ نے ہمارے لیے اس کی تفسیر نہیں بیان کی ۔ پس تم ربا بھی چھوڑ دو، اور جس میں ربا کا شبہ ہو، اس کو بھی چھوڑ دو۔ اس طرح کے دوسرے بہت سے احکام ہیں، جن میں ہم کو بنیا دی اصول تو ملتا ہے، لیکن ہم کو ان کی تفصیل نہیں ملتی۔ مثلاً خلیفہ کے انتخاب کا کوئی ایک متعین قرآن وسنت میں موجو دنہ ہیں۔ اسی حالت میں یہی کہا جا سکتا ہے کہ دین اصلاً انفرادی پیروی کا موضوع ہے، نہ کہا جمّا تی افاذ کا موضوع۔

امل جنت

قرآن میں اہل جنت کے تین گروہوں کا ذکراس طرح آیا ہے: فَمِنْہُمْ طَالِمٌ لِنَفْسِهِ وَمِنْہُمْ مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِالْحَيْرَاتِ بِإِذْنِ اللَّهِ ذَلِكَ هُوَ الْفَضْلُ الْكَبِيرُ (35:32)۔ یعنی پس ان میں سے پھوا پنی جانوں پر ظلم کرنے والے میں اوران میں سے پھر پنچ کی چال پر ہیں۔اوران میں سے پھراللہ کی توفیق سے حملا ئیوں میں سبقت کرنے والے ہیں۔ یہی سب سے بڑ افضل ہے۔ پر تین درجات جنت کے لیے انسان کی کو سششوں کی طرف اشارہ کرتے ہیں۔اس آیت پر غور

کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ اللہ تعالی نے جنت کے درواز ہے ہرایک کے لیے کھول دیے ہیں۔اس کے ساتھ یہ بھی پتا چلتا ہے کہ جنت کے مختلف درجات ہیں۔ کیوں کہ دنیا میں لوگوں کی کوششیں مختلف سطح پر ہوتی ہیں (اللیل،4:92) ۔ یہ کوششیں وسیع ترقشیم کے اعتبار سے تین درجات پر مشتمل ہیں۔ یہ درجات دراصل عمل کے اعتبار سے ہیں۔ یعنی جنت کے لیے عمل کی تین بنیادی سطحیں ہیں۔ اور یہ سطحیں اس اعتبار سے بنیں گی کہ کون کتنا زیادہ مواقع کواویل (avail) کرےگا۔

قاضى ثناء الله پانى پتى (1810-1730ء) اس آيت كى تفسير كے تحت لكھتے بيں كە ظالىم لىنفسە وەلوگ بيں، جوعمل ميں كوتا ہى كرتے بيں (مقصر فى العمل) \_ اور مُقْتَصِد ؓ سے مرادوه لوگ بيں، جوظاہر قرآن پرعمل كرتے بيں، حقيقت تك ان كى رسائى نہيں ہوئى ( يعمل على ظاهر الكتاب و لايفو زالى حقيقته ) \_ اور سابق بالخيرات وہ بيں، جن كى رسائى حقائق قرآن تك بے، جو عمل بحى كرتے بيں اور دوسروں كوتعليم بحى ديتے اور بدايت بحى كرتے بيں (من ضم الى العمل التعليم و الإر شاد ) تفسير مظہرى، جلد 8، صفحہ 56 \_

حقیقت یہ ہے کہ جنت کا شوق جنت کے حصول کے لیے کافی نہیں، اس کے لیے ضروری ہے کہ آدمی عملاً اس کی تیاری کرے۔چوں کہ انسان اپنی کو سششوں کے اعتبار سے مختلف درجات میں بٹاہوا ہوتا ہے۔ وہ اسی اعتبار سے آخرت میں اپنا مقام پائے گا۔

عمل کی دعوت

قرآن كى ايك آيت م، جس كواكش صلحات امت نے سب سزيادہ اميد كى آيت بتايا م - اس آيت كے الفاظ يہيں: قُلْ يَاعِبَادِيَ الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنْفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُوا مِنْ رَحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعًا إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ (39:53) \_ يعنى كہوك الم مير بندوجخوں نے اپنى جانوں پرزيادتى كى م، اللہ كى رحمت سمايوس نہ ہو بيتك اللہ تمام گنا ہوں كو معاف كرديتا ہے، وہ بڑا بخشے والا، مہر بان مے قرآن كى اس آيت كا مطالعہ يجيتو معلوم ہوگا كہ اس آيت ميں عدم قنوط پرزورديا گيا ہے، يعنى غلطى سے جواحساس خطا پيدا ہوتا ہے، اس كومل مزيد كى طرف موڑ دو۔

اس آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ اللہ یہ چاہتا ہے کہ انسان امید (hope) میں جئے، وہ ناامیدی سے دورر ہے ۔یعنی بندے کامستلہ یہ ہے کہ اس سے خطا سرز دہوئی ہے ۔لیکن رب کامعاملہ یہ ہے کہ وہ یہ چاہتا ہے کہ بندہ مایوسی کا شکار یہ ہو، وریہ وہ بے کملی کا شکار ہوجائے گا۔اس کے برعکس ،تو بہ کا مطلب ہے نئے جذبہ کے ساتھ زیادہ سے زیادہ عمل کی کو شش کرنا۔

اس آیت کاسب سے زیادہ اطلاق موجودہ زمانے پر ہوتا ہے۔موجودہ زمانے میں عمل کے مواقع بہت زیادہ بڑھ گئے ہیں۔یعنی دورِ جدید میں پوری طرح عمل کی آزادی ہے۔ قدیم دور میں مذہبی جبر کی وجہ سے بیموقع نہیں تھا۔اس لیے انسان کو چاہیے کہ دہ اپنے احساس خطا کو اس طرح موڑ دے کہ دہ مواقع عمل کوزیادہ سے زیادہ استعمال کرے۔ دہ تو بینصوح کی اسپرٹ کوعمل نصوح کے لیے استعمال کرے۔دہ اپنے احساسِ خطا کوعمل کشیر کے لیے استعمال کرے۔

قدیم زمانے میں انسان کے لیے صرف احساسِ خطامیں جینے کا موقع تھا۔ آج مواقع کی فرادانی کی ہنا پر اس کے لیے یہ موقع پیدا ہو گیا ہے کہ دہ کثرتِ مواقع کو کثرتِ عمل کے لیے استعال کرے۔ یعنی جوموقع آپ سے کھویا گیا، اس کوجلا کر جوموقع ابھی باقی ہے، اس کوزیادہ سے زیادہ او یل کرو۔

بڑھانے کا تجربہ

عربی زبان میں ایک مقولہ ہے -- بڑھا پانو جوانی کاختم ہوجانانہیں ہے، بلکہ دو ایک نے مرحلے کی تیاری کے لیے موقع ہے (المشیخو خة لیست فقدان المشباب، و إندما مرحلة جدیدة للفرصة) - بڑھا لیے کا تجربہ خالق نے انسان کے لیے کیوں مقدر کیا۔ اس کا سبب یہ ہے کہ انسان سے یہ مطلوب تھا کہ دوہ تواضع (modesty) کی اہمیت کو سمجھے۔ انسان کے لیے ہر قسم کی ترقی ماڈسی کے ساتھر کھ دی گئی ہے ۔ مگر تاریخ کا تجربہ یہ ہے کہ انسان تعلیم وتر بیت کے ذریعہ ماڈسی کی اہمیت کو دریافت نہیں کر پاتا۔ اس لیے خالق نے انسان کے لیے بیمقدر کیا کہ دوہ بڑھا ہے کہ زمان تجربہ سے گزرے، اور غور دفکر کے ذریعے ماڈسی کی حکمت کو دریافت کرے۔ زمین کی شش (gravitational pull) ایک جیب نعمت ہے۔ کشش کے نظام کے بغیر زمین پر انسان کی زندگی کا فروغ ممکن ہی یہ ہوتا۔ اس لیے خدا نے نیوٹن (1727-1642ء) کے واسطے سے انسان کے لیے ایپل شاک (apple shock) کا تجربہ مقدر کیا۔ تا کہ انسان زمین کی قوت کشش کو دریافت کرے، اور اللہ کی رحمت سے باخبر ہو کر اللہ کا شکر گزار بندہ بنے۔ اس

ک وق سس ورریاف رہے،اور املدن رسف سے با ہزر،و راملدنا سر رار جدہ ہے۔ای مصلحت کے تحت خالق نے انسان کے لیے بڑھاپے کا دور مقدر کیا۔ بڑھا پاانسان کے لیے گویا ایپل شاک ہے۔

الرساله،نومبر- دسمبر 2022

چيلنج کي صورت حال

ايك حديث رسول ان الفاظ ميں آتى ہے: عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَ سَلَّمَ: نِعْمَتَانِ مَعْبُونْ فِيهِمَا كَثِيرْ مِنَ النَّاسِ: الصِّحَةُ وَ الفَرَاغُ (صحيح البخارى، حديث نمبر 6412) \_ يعنى عبداللّه بن عباس سے روايت ہے كہ رسول اللّه صلى اللّه عليہ وسلم نے كہا: دو نعمتيں ميں جن ميں بہت سے لوگ دھو كے ميں رہتے ہيں – تندر سیّ اور فرصت \_

اس حدیث میں ایک قانون فطرت کو بیان کیا گیاہے۔حدیث کا مطلب بہ ہے کہ دہ انسان جس کو چیلنج کی صورتِ حال کا سامنا نہ ہو دہ غفلت کا شکار ہوجا تا ہے۔ انسان کی زندگی میں جب آرام د راحت کی صورتِ حال پیش آجائے تو ایسا انسان جود ( stagnation ) کا شکار ہوجا تا ہے۔ ایسا انسان فکر کی طور پرڈ ل ( dull ) ہوجا تا ہے۔ اس کے برخلاف، جب انسان چیلنج کی صورتِ حال میں رہتا ہے تو اس کی سوئی ہوئی فطری صلاحیتیں بیدارر ہتی ہیں۔ چیلنج کی حالت انسان کی تخلیقیت جا تا ہے۔ اس کی سوئی ہوئی فطری صلاحیتیں بیدار رہتی ہیں۔ چیلنج کی حالت انسان کی تخلیقیت بیا تاہے۔ اس کی سوئی ہوئی فطری صلاحیتیں جا کہ میں انسان سپر انسان ( superman ) بن جا تا ہے۔ اس کے اندر نا موافق صورتِ حال کو مثبت طور پر مینج کر نے کی صلاحیت پیدا ہوجاتی ہے۔

برٹش مورخ آرنلڈ ٹائن بی (1975-1889ء) نے 12 جلدوں میں ایک ضخیم کتاب ککھی ہے۔ اس کتاب کا نام اسٹڈی آف ہسٹری (A Study of History) ہے۔ اس کتاب میں اس نے پوری دنیا کی 19 عظیم تہذیبوں کا جائزہ لیا ہے۔ اس جائزے میں اس نے بتایا ہے کہ تاریخ میں فطرت کا ایک نظام قائم ہے۔ جس کو اس نے چیلنج- رسپانس میکینزم کا نام دیا ہے۔ یعنی حالات کے تحت ایک چیلنج پیش آتا ہے۔ اس کے بعد قوم کے اندر المچل پیدا ہوتی ہے۔ یہ الی تو م کو ترقی کی طرف لے جاتی ہے۔ یہاں تک کہ غیر ترقی یافتہ قوم ترقی یافتہ قوم بن جاتی ہے۔ یعمل پوری تاریخ میں جاری رہا ہے۔ یہ معاملہ قوم کا بھی ہے، اور فرد کا بھی۔ اس کو راقم الحروف کے ایک تجربے سے مجھا جا سکتا ہے۔ ایک صاحب نے مجھ سے ایک بار

کہا کہ محدکوا گرتار بخ سے نکال دیاجائے تو تاریخ میں کیا کمی رہ جائے گی۔ اس کومیں نے مثبت چیلنج کے طور پرلیا۔اس طرح مجھے بیہ موقع ملا کہ میں وہ کتاب کھوں جس کا نام اسلام دورِجد ید کا خالق ہے۔ اسی طرح ایک مثال په بھی ہے کہ میرے پاس ایک نوجوان عالم دین رہتے تھے۔ان کی ایک اہم صفت پیتھی کہ وہ میرے او پرخوب تنقیدیں کرتے تھے۔ یہاں تک کہ وہ کسی دوسرے جاب کے لیے یواے ای ( UAE ) چلے گئے۔ وہاں انھوں نے اپنے ایک انٹرویو میں کہا تھا: انا ناقد اکبر ناقدِ فی الهند (**میں ہندستان کے سب سے بڑے ناقد پر نقد کرنے والا ہوں) ۔ان کی تنقیر** وں سے میرے ذہن کے بند گو شے کھلتے تھے، نٹی نبی ابتیں ذہن میں آتی تھیں ، دغیرہ۔ چیلنج کی صورت ِ حال انسانی نیچر کے مطابق ہے۔اس کے برعکس، آرام وراحت کا راستہ انسان کی نیچر کے مطابق نہیں ہے۔ میں ایک مرتبہ احد آباد کے سفر میں ایک فیکٹری دیکھنے گیا۔ نٹی امپورٹڈمشینیں اس فیکٹری میں لگی ہوئی تھیں۔فیکٹری کے نوجوان ما لک نے بات چیت کے دوران ایک جملہ بولا تھا:اینی تولیمیشن (limitation) آجاتی ہیں مینجمنٹ سائڈ پر۔ اس جملے نے میرے مائنڈ کوٹریگر کیا۔ میں نے سوچا کہ اسی طرح ہرانسان کے لیے اس کی ترقی کی کیمیشن (limitation) آجاتی ہے، جب اس کے لیے چیلنج کاماحول باقی ندر ہے۔ کسی انسان کی زندگی میں چیلنج کا ماحول کیسے پیدا ہوتا ہے۔جوانسان دوصفتوں یعنی کامل سادگی

اور مکمل قناعت کا حامل ہو، اس کی زندگی میں یہ انقلاب آتا ہے۔ مکمل سادگی کامل عزم کی علامت ہے۔ یہ ایک با مقصد زندگی کی علامت ہے۔ عدم قناعت اس بات کی علامت ہے کہ آپ کے اندر گہرائی کا فقد ان ہے، اور قناعت اس بات کی علامت ہے کہ آدمی گہری غور وفکر کا مالک ہے۔ اس بنا پر وہ مادی چیزوں کے بجائے معنوی چیزوں کو پیند کرتا ہے۔ اس کو پانے کا طریقہ ایک حدیث رسول میں ان الفاظ میں بیان کیا گیا ہے: مِنْ حُسْنِ إِسْلَام المَرْءِ تَرْحُهُ مَا لَا يَعْنِيهِ ( جامع التر مذی ، حدیث نمبر 2317) یعنی بیسی آدمی کے اچھ اسلام میں سے مہ کہ وہ بھا کہ چیز کو کر کی مالدی ہے۔ اس الفاظ میں، وہ غیر متعلق چیزوں کو ترک کردے تا کہ وہ سادہ زندگی، او نچی سوچ کا طریقہ اختیار کر سے۔

باتی ٹائم اسٹریٹجی

ایک حدیث رسول ان الفاظ میں آئی ہے: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَ سَلَّمَ: إِنَّ أَفْضَلَ الْعِبَادَةِ انْتِظَارُ الْفَرَجِ مِنَ اللَّهِ ( مسدالبزار، حدیث نمبر 6297) ۔ یعنی رسول اللّد صلی اللّدعلیہ وسلم کہا: بے شک افضل عبادت اللّہ کی جانب سے کشادگی کا انتظار کرنا ہے۔ ایک شارح نے اس حدیث کی وضاحت ان الفاظ میں کی ہے: بترك الشِّكاية من البلاء النازل ( شرح مصابح السنة لا بن الملک، حدیث نمبر 1602) ۔ یعنی نازل شدہ مصیبت کے موقع پر شکایت کوترک کرنا۔ موجودہ زمانے میں ایک اسٹریٹی وجود میں آئی ہے۔ اس کو بائنگ ٹاتم ( buying time ) کہاجا تاہے۔ یعنی کسی کام کے لیہ وقتی طور پر تاخیر کرنا تا کہ اپنی پوزیشن کو تھیک کیا جا سے ا

to delay an event temporarily so as to have a longer time to improve one's own position.

اس کا مطلب ہے وہی کام کرنا، جوآپ کے لیے ممکن ہو۔زندگی میں جذبا تیت کوترک کرکے حقیقت پیند بنا۔ اگرانتظار کی ضرورت ہوتو جلد بازی کا طریقہ اختیار کرنے کے بجائے انتظار کرنا اور صبر سے کام لینا۔ حدید بیہ کے موقع پر رسول اللد نے قریش مکہ کے ساتھ یک طرفہ شرطوں پر صلح کرلیا تھا۔ بیجد ید اصطلاح کے مطابق بائی ٹاتم اسٹر ٹیجی تھی۔ صلح حدید بیہ کے موقع پر بائی ٹاتم اسٹر ٹیجی کا اشارہ قرآن کی اس آیت میں ملتا ہے: فَعَلِمَ مَا لَمْ تَعْلَمُوا ( 25:44 ) ۔ یعنی پس اللد نے وہ بات جانی جوتم نے نہیں جانی ۔ مفسر الدیناوی ( وفات 1292ء ) نے اس آیت کی پیفسیر کی ہے : من الحکمة فی تأخیر ذلك ( تفسیر الدیناوی ، جلد 5 ، صفحہ الکا ) ۔ یعنی پس اللد نے وہ بات جانی فی تأخیر ذلك ( تفسیر الدیناوی ، جلد 5 ، صفحہ 131 ) ۔ یعنی اس تا خیر میں ہو حکمت ہے۔ اس صلح کے ذریعہ قریش سے دس سال کا ناجنگ معاہدہ طے پایا اور نتیجةً دعوت الی اللہ کے نے موافق فضا پیدا ہوئی۔ اس صلح کے ذریعہ آپ کو فریق ثانی کے مقابلہ میں کا میں اللہ کے اس زیادہ تیاری کرلی کہ سی جنگ کے بغیر آپ کو فریق ثانی کے مقابلہ میں کا میا ہوگئی۔ اس نے اس صلح کو قرآن میں فتح مہین کہا گیا ہے ۔ یعنی ظراؤ کا طریقہ اختیار کے بغیر بائی ٹائم اسٹر پٹی کی اور اتی

بات کرنے **ک**اطریق**ہ** 

گفتگو کرنے کاایک صحیح طریقہ ہے، اورایک بے فائدہ طریقہ صحیح طریقہ یہ ہے کہ آپ کی بات سن کر سننے والے کواس سے کوئی ٹیک اوے ( takeaway ) ملے، یعنی کوئی واضح بات جس کو لے کروہ آپ کی مجلس سے اپنے گھر جائے۔ایسی گفتگو صحیحہ گفتگو ہے۔یعنی جب سننے والے سے یو چھا جائے کہ تھارے لیےاس کا ٹیک اوے کیا تھا۔اس کے جواب میں اگر سننے والے نے آپ کی گفتگو *سے ک*وئی نٹی بات پائی ہو، اور وہ کوئی واضح اور متعین بات کہتا ہے تو آپ کی گفتگو کا طریقہ صحیح تھا۔ ٹیک اوے کی اہمیت ہے سے کہاس میں آپ کوذہنی غذا (intellectual food) ملتی ہے۔ اس کے برعکس،ا گراہیا ہو کہ آپ نے لمبی بات کہی یالمبی تقریر کی لیکن جب سننے دالے سے یوچھاجائے کہ تمصیں اس بات یا نقریر سے کیا ٹیک اوے ملا۔اور دہ اس کا کوئی واضح جواب نہ دے سکےتوالیسی گفتگو کا نہ سننے والے کو کوئی فائدہ ،اور نہ بولنے والے کو۔ صحیح گفتگو دہ ہے،جس سے سننے دالے کو ٹیک اوے ملے جس کوسن کرآ دمی کا ذہن کھلے،جس کوسن کرآ دمی کو کوئی واضح پوائنٹ حاصل ہو،جس کوسن کرآ دمی جب لوٹے توایک متعین بات سمجھ میں آئی ہو۔اس کوئی نئی بات دریافت ہوئی ہو صحیح گفتگو وہ ہے جو کہنے والے کی طرف سے سوچ سمجھ کر کہنے کے ہم معنی ہو، اور سننے والے کے لیے وہ کسی نٹی بات کی دریافت بن جائے ۔جس گفتگو میں بہ صفت نہ پائی جائے، وہ لَا حَنْدَر فِی حَثِير مِنْ نَجْوَاهُ ہُ (4:114) کا مصداق ہے۔ یعنی ان کی اکثر سرگوشیوں میں کوئی بھلائی نہیں۔

جن لوگوں کے اندر سنجیدگی نہ پائی جاتی ہو وہ الفاظ ہو لتے ہیں، کیکن ان کے الفاظ گہری معنویت سے خالی ہوتے ہیں۔ان کے کلام میں وضوح ( clarity ) نہیں ہوتا۔ ایسے کلام سے لوگوں کو کوئی طیک اوے ( takeaway ) نہیں ملتا۔ سچا انسان وہ ہے، جو کسی سے گفتگو کے وقت یہ محسوس کرے کہاس کی گفتگوزیادہ مؤثر گفتگونہیں ہے، وہ لے فائدہ کلام ہے تواس کو چاہیے کہ وہ لے فائدہ بحث ومباحثہ سے اپنے آپ کو بچائے۔وہ لایعنی باتوں سے پر ہیز کرے،اوراپنے آپ کو فور دفکر میں لگا ہے۔

# ڈائر**ی**1986

27 جنوري 1986

پروفیسرعلی اشرف( جامعہ ملیہ اسلامیہ ،نگ د پلی) سے ملاقات ہوئی۔انہوں نے کہا: میں ہر مہینہ با قاعدہ الرسالہ پڑھتا ہوں۔اس سے پہلے 1980ء میں آپ کی تمام کتا میں خرید کر پڑھ چکا ہوں۔بعض کتا میں ایک سے زیادہ باربھی پڑھی میں۔

انہوں نے کہا کہ آپ نے اپنی تحریروں میں جوفکر پیش کیا ہے اس سے مجھے صدفی صدا تفاق ہے۔اب تک کے مطالعے میں مجھے آپ کی صرف ایک بات کھنگی ہے اور وہ آپ کا وہ مضمون ہے، جس کا عنوان ہے: حسنین: تاریخ کے دوعلامتی کر دار (ظہور اسلام، صفحہ 90)۔

میں نے کہا کہ مجھے برائی کے خلاف اقدام کرنے پر اعتراض نہیں ہے بلکہ ایسے اقدام پراعتراض ہے جب کہا قدام سے نقصان ہوجائے مگر برائی وہیں کی وہیں باقی رہے۔

میں نے کہا کہ میرا اختلاف برائی کے خلاف اقدام سے نہیں ہے بلکہ میرا اختلاف ایسا اقدام سے ہے جونتیج خیز ہونے والا نہ ہو قبل از وقت اقدام یا تیاری کے بغیرا قدام ہمیشہ لے فائدہ ہوتا ہے ۔ اورا قدام کی یہی وہ قسم ہے جس سے مجھے اختلاف ہے ۔ برائی کے خلاف عملی اقدام صرف اس وقت کرنا چاہیے جب کہ اقدام کے ضروری اسباب فراہم ہو گئے ہوں ۔ بصورتِ دیگر برائی کے خلاف نصیحت اور تقین کی سطح پر کام کیا جانا چا ہیے، نہ کہ کملی اقدام کی سطح پر ۔ پر وفیسر علی اشرف صاحب نے میری اس وضاحت سے اتفاق کیا۔

28 جنورى 1986

مسز شکیلہ خان( پیدائش 1940ء) 1980 سے الرسالہ پڑھتی ہیں، اور اس کے ساتھان کے

الرساله،نومبر-دسمبر 2022

30

شوہر آریوخان بھی۔انہوں نے کہا کہ میں الرسالہ کے کئی پر چے منگاتی ہوں اوران کو دوسروں تک پہنچاتی ہوں۔میں جانتی ہوں کہ الرسالہ بہت اچھی چیز ہے ،مگر کبھی بہت اچھی چیز بھی لوگوں کو اچھی دکھائی نہیں دیتی۔

انہوں نے کہا کہ آپ کی یہ بات مجھے بہت پسند ہے کہ گنبر کھڑا کرنے سے پہلے ضروری ہے کہ کچھا ینٹیں اس کی نیومیں دفن ہونے پر راضی ہوں۔انہوں نے اپنے بارے میں تاثر کے ساتھ کہا کہ' میں وہ نیو( foundation ) بنا چاہتی ہوں جس پر کوئی گنبر کھڑا ہو سکے''۔

انہوں نے اپند (realist) بیں ایک مسئلہ پیدا ہوا۔ میں بتایا کہ وہ بہت حقیقت پند (realist) بیں۔ انہوں نے کہا کہ ہمارے طریس ایک مسئلہ پیدا ہوا۔ میں بہت چھنجھلائی ۔ میر ۔ شوہر نے سمجھا یا کہ اس وقت ہم صرف صبر ہی کر سکتے ہیں۔ جو کچھ ہو سکتا ہے وہ بعد کو ہو سکتا ہے ۔ ان کا یہ جملہ مجھے بہت پسند آیا کہ 'بعد کو سب بچھ ہوگا مگر اس وقت بچھ نہیں ہو سکتا' ۔ اسی طرح ایک بار وہ اپنے ایک رشتے دار ے یہاں گئیں۔ وہاں انہیں بچھ دن ٹھہرنا تھا۔ وہاں لوگوں کے رہنے سہنے کے طریقے انہیں غلط نظر ائے ۔ اس پر انہیں عصر آیا۔ وہ چا ہتی تھیں کہ لوگوں سے لڑجا تیں۔ ان کے شوہر نے کہا کہ یہ ہماد الز محمد نہیں ہے، یہ دوسر کا گھر ہے ۔ یہاں تم کو برداشت کر کے رہنا ہوگا۔ اس گھر میں پر چھ نہیں ال ہر لے گا، اگر بدلوگی تو تم بدلوگی۔ اسی طرح انہوں نے اپنے شوہر کی ایک بات ان الفاظ میں نقل کی '' اگر ابنی غلطی کو درست ثابت (justify) کروگی تو تھی ترقی نہیں کروگی۔ ترقی کرنے کے لیے اپنی غلطی کو ماننا پڑتا ہے' ۔

29 **جنوری** 1986

27 جنوری1986 کوانڈین انسٹی ٹیوٹ آف اسلامک اسٹڈیز (تغلق آباد ) میں مسٹر اصغر علی انحبینئر کی ایک تقریر تقلی۔اس کا عنوان تھا: Islam and Contemprorary Problems

مسٹراصغرعلی انجبینئر ان لوگوں میں سے ہیں جو بیہ کہتے ہیں کہ موجودہ زمانہ میں حالات بدل گئے

بیں، اس لیے اسلام کی از سرنو تعبیر (بالفاظ دیگرنظر ثانی ) ہونی چاہیے۔ ان کا کہنا ہے کہ قر آن منزل (goal) کی بات نہیں کرتا بلکہ صراط کی بات کرتا ہے۔ صراط کا مطلب ان کے نز دیک پر اسس ہے۔ گویااسلام میں کوئی حکم آخری طور پر طے شدہ نہیں ہے۔ مگر انہوں نے یہ نہیں بتایا کہ صراط کے معنی پر اسس کیسے ہیں۔ انہوں نے اس کی کوئی لغوی دلیل نہیں دی۔ حالا نکہ دلیل کے بغیر مجر دیپان کی کوئی اہمیت نہیں۔

ایک گھنٹے کی تقریر میں انہوں نے کوئی ایک بھی ایسی واضح مثال نہیں دی جس سے یہ ثابت ہوتا ہو کہ حالات میں ایسافرق ہو گیا ہے کہ اب اسلامی حکم میں تبدیلی کے سوا کوئی حارہ نہیں۔

انہوں نے کہا کہ سلم معاشرہ میں عورتوں کے ساتھ ظلم ہور ہا ہے۔اس لیے ضروری ہو گیا ہے کہ اسلام کے نکاح وطلاق کے قانون پر نظر ثانی کی جائے۔انہوں نے اس سلسلے میں اسلام میں فری انکوائری کے اصول کورائج کرنے پر زور دیا۔ بیا یک بڑا عجیب تضاد ہے۔مقرر موصوف نے جو مثال پیش کی اس سے صرف بیثابت ہوتا ہے کہ سلم معاشرہ میں عمل ( practice ) غیر اسلامی ہو گیا ہے۔ مگراس کی بنیاد پر وہ اسلام کے اصولوں کے بارے میں فری انکوائری کی وکالت کررہے ہیں۔ جب کہ امرواقعہ بیہ ہے کہ موجودہ معاشرتی خرابی اصول پر عدم پابندی سے ہوئی ہے۔تو فری انکوائری کا بات پر چونی چاہیے کہ اصول اور عمل میں مطابقت کیسے پیدا کی جائے ، نہ بیر کہ اصولوں پر فری انکوائری کا

30 **جنورى** 1986

آج اتفا قاًلال قلعہ( دہلی) کی طرف جانا ہوا۔اس عظیم قلعہ کو پانچویں مغل حکمراں شاہ جہاں (1566-1592ء) نے بنوایا تھا۔قلعہ کی وسیع عمارتیں اور 75 فٹ اونچی دیواریں سرخ پتھروں سے بنی ہوئی ہیں۔ان کودیکھ کرجیب تاثر قائم ہوتا ہے۔

تین سوسال پہلے یہ قلعہ دنیا کی ایک طاقتو رسلطنت کا مرکز تھا۔'' سلطان دہلی کواسس وقت کتن بڑی حیثیت حاصل ہوگی' لال قلعہ کودیکھ کرمیری زبان سے یہی جملہ نکلا۔مگرعجیب بات ہے کہ لال قلعہ بننے کے بعد ہی مغل سلطنت کا زوال شروع ہو گیا۔اس کی وجہ افراد کی کی تھی۔مغل حکمرانوں کے پاس پتھر کافی مقدار میں تھے،جن سے وہ ایک عظیم قلعہ بناسکیں،مگران کے پاس جاندارافراد نہ تھے جن سے وہ ایک عظیم سیاسی نظام بناسکیں۔

اس کے بعد شاہی خاندان میں اقتدار کی لڑائئیاں شروع ہوگئیں۔ شاہی افرادایک دوسرے کو قتل کرنے لگے۔صوبائی حاکموں میں مرکز سے بغاوت کا رجحان پیدا ہو گیا۔اس صورت حال سے انگریزوں نے فائدہ الحھایا۔ وہ دھیرے دھیرے پورے ملک پر قابض ہو گئے۔

لال قلعہ کودیکھ کریہ سب باتیں ذہن میں تازہ ہوگئیں۔ میں نے اپنے دل میں کہا: قوم کے افراد میں اگرجان نہ ہوتو پتھروں کی دیواریں قوم کو بچانے والی ثابت نہیں ہوتیں ۔جس قلعہ کو مغل حکمرانوں نے اپنے ابدی اقتدار کی علامت سمجھا تھا وہ ان کے اقتدار کا قبرستان بن کررہ گیا۔ طاقت کااصل را زجاندارافراد میں اوریہی وہ متاع ہے جود نیا میں ہمیشہ سب سے کم پائی گئی ہے۔ 1986 جنوری 1986

قرآن میں حکم دیا گیا ہے کہ قرآن کی آیتوں پرغور کرو۔اس سے داضح ہے کہ قرآن کا ایک حصہ سطور ( lines ) میں ہے اوراسی کا دوسر احصہ بین السطور ( between the lines ) میں۔اس بین السطور دالے قرآن کوصرف غور کرکے پایا جا سکتا ہے۔اگر قرآن کا ایک حصہ غیر ملفوظ طور پر اس کے بین السطور میں ہذہوتا تو قرآن پرغور کرنے کا حکم ہٰ دیا جاتا۔

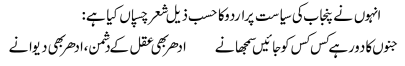
مجھ پرایک تجربہ گزرا۔ یہ تجربہ ایک مثال ہے جواس معاملے کوداضح کررہا ہے۔ قرآن میں بتایا گیا ہے کہ اللہ نے دوقسم کے پانی بنائے۔ایک میٹھا اور دوسرا کھاری ( فاطر،25:12 ) ۔اسی طرح قرآن میں فرمایا گیا ہے کہ زمین میں مختلف پھل پیدا ہوتے ہیں۔سب کو ایک پانی سے سیراب کیاجا تاہے ۔مگرسب برابرنہیں۔ایک کو دوسرے پرفوقیت حاصل ہے ( الرعد،13:4 ) ۔ ان آیتوں پرغور کرتے ہوئے اچا نک مجھے ایسامحسوس ہوا کہ میں ان میں ایک ایسامفہوم پارہا ہوں جولفظوں میں لکھا ہوانہیں ۔یعنی اللہ کی ایک نئی صفت ۔میرے ذہن میں آیا کہ انسان کسی چیز کے مز بے کو چکھ کر جانتا ہے۔ آدمی اگر چیز کوزبان سے نہ چکھتو وہ اس کے مز بے کو نہ جان سکے۔ خدا کھانے پینے سے ماورا ہے۔ خدا نے کبھی کسی چیز کونہیں چکھا۔ پھر اس کو چیزوں کا مزا کیسے معلوم ہوا۔ یو خور کرتے ہوئے اچا نک مجھ پر خدا کی ایک نئی صفت منکشف ہوئی۔ یو صفت کہ دہ چکھے بغیر چیزوں کے مز بے کو جانتا ہے۔ خدا اس انوکھی طاقت کا مالک ہے کہ دہ چیزوں کو انسان کی طرح زبان سے نہ چکھ، اس کے باد جو ددہ پوری طرح جانے کہ کس چیز کا مزہ کیا ہے اور کس چیز کا مزہ کیا۔ 1986

3 ستمبر 1984 كومسٹر مسعوداتمد بنارس سے ميرى ايك گفتگو ہوئى تھى۔گفتگو کا موضوع سکھوں كا آزادصوبہ ( پنجابى صوبہ ) تھا۔ ميں نے كہا كہ آزاد پنجابى صوبہ تہمى ہيں بنے گا۔انہوں نے اس سے سخت اختلاف كيا۔انہوں نے كہا كہ تين سال ميں سکھوں کا آزاد پنجابى صوبہ ضرور بن جائے گا۔ انہوں نے مزيد كہا كہ اگرميرا يہ اندازہ صحيح نہيں نكلا تو ميں آپ كوايك لا كھرد پے اداكروں گا۔انہوں نے اپنے کم سے ميرى ڈائرى ميں يہ الفاظ لکھے:

Within three years Punjab will have an independent Khalistan. Bet Rs. one lakh.

آج ہندوستان ٹائمس (1فروری 1986) میں، میں نے مسٹر خشونت سنگھ کا ایک مضمون پڑھا۔اس مضمون کو پڑھ کر مجھے دہ واقعہ یادآیا جواو پرنقل کیا گیا ہے۔مسٹر خشونت سنگھ کے مضمون کا عنوان ہے: بیوتو فوں کی ایک قوم (A Nation of Fools) ۔اس مضمون میں مسٹر خشونت سنگھ نے اس پوری سیاست کواحمقانہ سیاست بتایا ہے۔انہوں نے پنجاب کی تا زہ سیاست پر تبصرہ کرتے ہوئے لکھا ہے:

I disapprove of their actions. This is no kar seva but kursee-seva. (Gurcharan Singh) Tohra (d. 2004) wants to stick to his kursee, they want it for themselves.



### 3 **فروري** 1986

آج کا نپور کے دوصاحبان ملنے کے لیےآئے۔ایک ندومی عالم تصاور دوسرے تاجر تھے۔ وہ دونوں تبلیغی جماعت کے چلہ میں گجرات جار ہے ہیں۔ ۔

گفتگو کے دوران میں نے کہا کہاس وقت امت میں دوقسم کے کام چل رہے ہیں۔ایک اصلاحی اور دوسرا مطالباتی۔ پہلے کو داخلی اندا زکار اور دوسرے کو خارجی اندا زکار کہہ سکتے ہیں۔ قرآن وسنت سے جہاں تک میں سمجھا ہوں،صرف داخلی اندا زکار ہی صحیح اندا زکار ہے۔خارجی اندا زکار کی تصدیق قرآن نہیں کرتا۔

بچر میں نے کہا کہ داخلی اندا زکار کا اصول اگر مسلمانوں کی کسی جماعت میں پایاجا تاہے تو دہ صرف تبلیغی جماعت ہے یہ تبلیغی جماعت، احتجاج اور مقابلہ اور تجاویز کا طریقہ اختیار نہیں کرتی جو موجودہ زمانہ میں دوسری مسلم جماعتیں اختیار کیے ہوئے ہیں۔وہ تمام ترمسلمانوں کی داخلی اصلاح پر زوردیتی ہے۔اور داخلی اصلاح ہی بلا شبہ اصل قرآنی کام ہے۔

میں نے کہا کہ مستقبل میں اگر کوئی نتیجہ کُل سکتا ہے تو صرف داخلی انداز کار سے نُکل سکتا ہے۔ خارجی انداز کار سے قطعاً کوئی نتیجہ لُکلنے والانہیں۔نواہ اسس قسم کی تحریکیں ایک ہزار سال تک چلتی رہیں۔

4 **فروری** 1986

دومسلم نوجوان مجھ سے ملنے کے لیے آئے۔انہوں نے اپنا تعارف کراتے ہوئے بتایا کہ دہ ایس آئی ایم آئی ( SIMI ) سے تعلق رکھتے ہیں۔ پھر انہوں نے کہا کہ ہندوستان کے مسلم مسائل کے بارے میں آپ کی کیارائے ہے؟ میں نے کہا کہ کون سے مسلم مسائل ؟انہوں نے کہا کہ مثلاً یہ کہ: ''ہندوستان کی کورٹ ہمارے شرعی قانون کو چیلنج کرنا چا ہتی ہے''

میں نے کہا کہ آپ کے اس جملے میں دوغلطیاں ہیں۔ آپ کورٹ کے بارے میں فرمار ہے ہیں کہ وہ شرعی قانون کو بدلنا چاہتی ہے۔حالا نکہ کورٹ کا بیرکام ہی نہیں۔قانون کو بدلنا قانون ساز اسمبلی کا کام ہے، نہ کہ کورٹ کا۔ کورٹ تو صرف اس لیے ہوتی ہے کہ دوہ ہے ہوتے قانون کے مطابق فیصلہ دے۔ دوہ قانون کو منطبق کرنے کے لئے ہوتی ہے، نہ کہ حقیقتاً قانون کو بنانے کے لیے۔ دوسری بات یہ کہ عدالت کا کوئی اقدامی رولن ہیں ہوتا۔ یعنی دہ خود سے آکر آپ کے او پر کوئی قانون نافذ ہیں کرتی۔ آپ جب اس کے یہاں جا کر کہتے ہیں کہ فلاں قانون کے مطابق میرے معاطیکا فیصلہ کر دودہ شہادتوں کو سننے کے بعد متعلقہ قانون کو آپ کے معاطے پر منطبق کردیتی ہے۔ مثال کے طور پر شاہ بانو کے کیس میں خود مذکورہ مسلم خاتون نے عدالت سے کہا کہ میں کہ معاطے میں کر یمنل پر وسینے کے بعد متعلقہ قانون کو آپ کے معاطے پر منطبق کردیتی ہے۔ معاطے میں کر یمنل پر وسینے کے بعد متعلقہ قانون کو آپ کے معاطے پر منطبق کردیتی ہے۔ معاطے میں کر یمنل پر وسینے کوڈی دفتہ داون کو آپ کے معاطے پر منطبق کردیتی ہے۔ معاطے میں کر یمنل ای دوسینے کے بعد متعلقہ قانون کو آپ کے معاطے پر منطبق کردیتی ہے۔ معاط میں کر یمنل پر وسینے کوڈی دفتہ داون کو آپ کے معاطے پر منطبق کردیتی ہے۔ معالی میں اگر مسلم خاتون یہ دیکھی کرتی کہ میں معان خود مذکورہ مسلم خاتون نے عدالت سے کہا کہ میرے مولی سرعی کر یمنل ای کہ مطابق فیصلہ دیا جائے تو اس نے فیصلہ دیا جائے سے نہیں ہیدا ہوا ہے بلکہ خود مسلمانوں کی طرف سے پیدا ہوا ہے جو اپنے معاملات کا فیصلہ کملی قانون سے نہیں پیدا ہوا ہے بلکہ خود مسلمانوں کی طرف سے پیدا ہوا ہے جو اپنے معاملات کا فیصلہ کملی قانون

### 5 **فروري** 1986

نظام الدین (نئی دہلی) میں ہمارے دفتر سے ملا ہواایک پارک ہے۔ اس پارک میں ایک لمبا سیمل کا درخت (silk-cotton tree) ہے۔ اس درخت کی شاخیں چاروں طرف بھیلی ہوتی تھیں۔ اس میں روزانہ رات کو گدھ آ کر بیٹھتے تھے۔لوگوں نے پٹا خہ چھوڑ کر ان کو بھگانے ک کوسشش کی ،مگر وہ نہیں بھاگے۔ آخر کارکار پوریشن نے اس کا حل یہ نکالا کہ درخت کی تمام شاخیں کاٹ دی گئیں۔

یہ واقعہ 1985ء کے آغاز میں ہوا۔ شاخیں کاٹنے کے بعد درخت کا منظر یہ تھا۔ تاڑ کی مانند ایک لمبا خالی تنا فضا میں کھڑا ہوا دکھائی دیتا تھا۔البتہ کاٹنے والوں نے یہ کیا کہ بالکل او پر ایک آخری شاخ حچوڑ دی۔ یہ شاخ تقریباً دومیٹر لمبی تھی۔

اب اس درخت کے کٹنے پر ایک سال پورا ہو چکا ہے۔ آج اس بظاہر خشک تنے کا منظر

دوسرا ہے۔قدیم شاخوں کے کٹنے کے بعد نیچ سے او پر تک ننے کے چاروں طرف نئی شاخیں اور پتیاں نگلیں، یہاں تک کہ دہ ان سے ڈھک گیا۔اب دہ خشک تنانہیں بلکہ دہ ایک پورا درخت ہے جو سرسبز و شاداب حالت میں کھڑا ہوا ہے۔تاہم اس شادابی میں ایک استثنا ہے اور وہ اسی شاخ کا ہے جس کو کاٹنے والے نے چھوڑ دیا تھا۔ یہ شاخ آج بھی ٹھیک ویسی ہی ہے جیسی ایک سال پہلے تھی۔ایک پتلی سی لکڑی اور اس کے او پر چند سوکھی پتیاں۔ درخت کی نئی شاخیں خوب سرسبز و شاداب

یہ قدرت کاایک سبق ہے۔اس دنیا میں جس کو کا ٹا جائے وہی دوبارہ ظہور کرتا ہے۔جس کی سرسبزی کومٹایا جائے وہی زیادہ سرسبز وشاداب ہو کرزمین کے او پرکھڑا ہوتا ہے۔ یہ دنیا ایک ایسی دنیا ہے جہاں نہیں میں ہے کاامکان ہے۔ جہاں موت کے اندرزندگی کاراز چھپا ہوا ہے۔ 6فروری 1986

ڈ اکٹر شعیب احمد قاسمی (پرنسپل طیبہ کا لج جو پور) ملاقات کے لیے تشریف لائے۔انہوں نے بتایا کہ جے پور میں ایک ادارہ قائم کیا گیا ہے۔اس کا ایک حلسہ ہوا اور اس کی صدارت کے لیے ہندوستان کے ایک مشہورترین عالم کو بلایا گیا۔

اس جلسہ میں ادارہ کے ذمہ دار نے اپنی تقریر میں بتایا کہ ہمارے پیش نظریہ ہے کہ دوسرے کورسوں کے علاوہ ٹیکنیکل کورس بھی رکھیں اور اس کے ذریعے ٹیکنیشین ( technicians ) تیار کریں۔مذکورہ عالم تقریر کے لیے کھڑے ہوئے توانہوں نے اپنی تقریر میں کہا کہ یہاں ٹیکنیشین ( technicians ) کی نہیں بلکہ اکسپرٹ( experts ) کی ضرورت ہے۔ڈاکٹر شعیب نے بتایا کہ مولانا کی پیقریر بہت پیند کی گئی۔

میں نے کہا کہ میصن ایک خطابت ہے۔ یہ کوئی گہری بات نہیں۔حضرت عمراور حضرت علی دونوں جلیل القدر صحابی تھے۔مگر حضرت عمر کی خلافت کے زمانہ میں معاملات درست تھے اور حضرت علی کی خلافت کے زمانے میں معاملات مگڑ گئے۔کسی نے حضرت علی سے پوچھا کہ ایسا کیوں ہے؟ حضرت على نے جواب دیا:''عمر کے ساتھی میرے جیسےلوگ تھے،میرے ساتھی تمہارے جیسےلوگ ہیں''( تاریخ ابن خلدون، جلد 1، صفحہ 264) ۔ باالفاظ دیگر عمر کے زمانہ میں 'اکسپرٹ' کے ساتھ ''ٹیکینیشین'' بھی ہڑی تعداد میں موجود تھے۔ اب''اکسپرٹ'' ہیں مگر''ٹیکینیٹین'' موجود نہیں۔ایک اکسپرٹ کے تحت لاکھوں ٹیکینیشین درکار ہوتے ہیں تب ایک نظام چلتا ہے۔

موجودہ زمانے میں مسلمانوں کی بربادی کا سب سے بڑا سبب مذکورہ بالاقسم کی پرجوش تقریریں میں۔اسی کا نتیجہ ہے کہ مسلمان یونیور سٹی بناتے ہیں،مگر وہ ابتدائی سطح پرجد ید تعلیم کا انتظام نہیں کرتے۔ وہ خلافت اور حکومت قائم کرنے کے لیے دوڑتے ہیں،مگر معاشرہ تیار نہیں کرتے۔عالمی انقلاب کی باتیں ان کو بہت پسنداتی ہیں،مگر افراد کے اندرانقلاب لانے سے انہیں کوئی دلچپی نہیں۔ ان کا ہر آدمی'' گنبد'' کی اصطلاحوں میں سوچتا ہے،مگر' بنیاد'' کی اصطلاحوں میں سوچنا نہیں کم تر درجہ کی بات معلوم ہوتی ہے۔اسی کا یہ نتیجہ ہے کہ مسلمانوں کے ہوائی قلعہ تو خوب بن

7 **فروري** 1986

 مثلاً ایک روایت یہ ہے : عَلَیْکُمْ بِالْعَمَائِمِ فَإِنَّهَا سِیمَاءُ الْمَلَائِکَةِ (المجم الکبیرللطبر انی، حدیث نمبر 13418) \_ یعنی تم پر پگڑیاں پہنالازم ہے، کیوں کہ یہ فرشتوں کی پچپان ہے۔ اس حدیث کا ایک رادی مجہول ہے (الحادی للفتا وی للسیوطی، جلد 1، صفحہ 359) اور علامہ ابن طاہر پٹنی (وفات 1578ء) نے اس حدیث کوموضوعات میں شمار کیا ہے (تذکرۃ الموضوعات، صفحہ 155) \_ ایک دوسری روایت کے الفاظ یہ بین: الْعَمَائِمُ تِیجَانُ الْعَرَبِ (مسند الشہاب، حدیث نمبر 68) \_ یعنی، پگڑیاں عرب کا تاج بیں۔ یہ روایت بھی باعتبار اساد ضعیف ہے (المقاصد الحسند للسخا وی) معلامت سمجھا جاتا ہے بات بطور واقعہ محج ہے کہ قدیم عرب میں پگڑی پہنا شرافت اور عزت کی علامت سمجھا جاتا

تھا۔اُس دور میں پگڑی آدمی کی سنجیدگی اور وقار کا نشان تھی۔اس بنا پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ نے بھی پگڑی کااستعال کیا۔مگرمیر اخیال ہے کہ عمامہ باند ھناعادت عرب ہے، نہ کہ سنت ِ رسول، یہ تاج العرب ہے، نہ کہ تاج الاسلام۔

### 8 **فروری** 1986

شری ڈی این آول6 فروری کو ہمارے دفتر میں آئے۔وہ اس دقت دیلی میں اپنے لڑکے کے پاس ٹھہرے ہوئے ہیں۔بات چیت کے دوران اندازہ ہوا کہ دہ اردو بخو بی جانتے ہیں۔ چنانچہ میں نے ان کواپنی نئی کتاب''اللہ اکبر'' بطور تحفہ دی۔تیسرے دن 8 فروری کو کتاب داپس آگئی۔ میں نے سمجھا کہ شاید بغیر پڑ ھے ہوئے انہوں نے داپس بھیج دی ہے۔مگر اس کے ساتھ ان کا ایک خطبھی تھا۔اپنے اس خط میں انہوں نے کتاب کے بارے میں اپنے تاثر ات بتاتے ہوئے نہایت با معنیٰ

'' آپ کی کتاب''اللہ اکبر'' مجھ پر سوں عطا ہوئی تھی۔ میں اس کے مطالعہ میں اس قدر کھو گیا کہ آج صبح تک اس کو سارا پڑھ کر ہی دم لیا۔ یہ بھی قادر مطلق کی شان ہے، ور نہ 288 صفحات کی کتاب کواتنی جلدی پڑھ لینا کوئی آسان کام نہ تھا''۔ یہ کتاب میں نے انہیں واپسی کی شرط پر نہیں دی تھی، تاہم انہوں نے کتاب کو بہت ہی حفاظت کے ساتھ ورق کے او پر کاغذ لگا کر پڑ ھااور ویسے کاویسا ہی واپس کر دیا۔

پچھلے برسوں میں، میں نے بہت سے مسلمانوں کو ہدیۃً یہ کتاب دی ہے۔اوران سے یہ کہا ہے کہ آپ اس کو پڑھنے کے بعد ایک خط میں اپنے تا ثرات لکھ کر بھیج دیں۔مگر جہاں تک یا د ہے غالباً کسی ایک مسلمان نے بھی اب تک ایسا خطنہیں بھیجا۔

اس طرح کے مختلف تجربات ہیں جن کی روشنی میں، میں اس نیتجے پر پہنچا ہوں کہ مسلمان بالکل بے جان قوم ہو چکے ہیں۔اس کے مقابلے میں ہندو ایک زندہ قوم ہیں۔کاش اسلام کے خلاف تعصب کی دیواریں ڈھ جائیں اور دہ موجو دہ دور میں خدا کے دین کے علم بر دار بن سکیں۔

9 **فروري** 1986

آج تبلیغی جماعت کے پچھلوگ ملنے کے لیے آئے۔وہ بکارواسٹیل ( بہار ) میں کام کرتے ہیں۔ان میں ایک صاحب انجینیئر تھے۔گفتگو کے دوران میں نے کہا کہ ہمارامشن اور تبلیغ کامشن اصلاً ایک ہے۔فرق یہ ہے کہ تبلیغ عوام ( masses ) کے لحاظ سے کام کرتی ہے اور ہم ذہین طبقہ ( intellectual class ) کے لحاظ سے کام کررہے ہیں۔

انجینیز صاحب نے کہا کہ تبلیغی جماعت دونوں طبقہ کے لیے کام کرر ہی ہے۔مثلاً آپ دیکھیے کہ ہماری جماعت جو بکارو سے آئی ہے اس میں میرے سمیت چارانجینیئر ہیں۔

یہ ایک زبر دست غلط نہی ہے ۔لوگ ڈگری ہولڈرس اور انٹیلکچو لس کوہم معنی شمجھتے ہیں۔اس لیے وہ ایسی بات کہتے ہیں۔حالاں کہ یہ دونوں ہم معنیٰ الفاظ نہیں۔انٹیلکچو ل سے مراد دہ شخص ہے جو غیر معمولی ذہین ہواور مسائل پرزیادہ گہرائی کے ساتھ سو چتا ہو۔ جب کہ ڈگری یافتہ ہر دہ شخص ہے جو کسی تعلیمی ادارہ سے ایک متعین کورس کوکمل کرنے کے بعد ڈگری حاصل کرلے۔ انٹیلکچولس پڑھے لکھےلوگوں میں بھی ہوتے ہیں ادر بے پڑھے لکھےلوگوں میں بھی۔ بیلوگ

معاملات کوتفکری انداز میں سمجھنا چاہتے ہیں۔فکروفہم ان کی غذا ہوتی ہے۔وہ کسی بات کو اسی وقت مانتے ہیں جبکہاس کوان کی فکری سطح پر قابل فہم بنادیا گیا ہو۔

## 10 **فروری** 1986

10-8 فروری 1986 کو غالب اکیڈمی( نٹی دہلی) میں ایک سہ روزہ سیمینار ہوا۔اس کا موضوع ارد دصحافت تھااوراس کوارد داکادمی نے منظم کیا تھا۔راقم الحروف نے بھی اس میں ایک مقالہ پڑھا۔

ایک ہندوصحافی دہلی سے''متانہ جوگ''نام کااردواخبار نکالتے ہیں۔انہوں نے اپنی تقریر میں کہا کہ میری پرورش لاہور میں ہوئی۔میں صرف اردوزبان جانتا ہوں مگرمیرے بچوں کا حال یہ ہے کہ صرف ہندی اور انگریزی جانتے ہیں۔وہ اردو بالکل نہیں پڑھ سکتے۔یہی حال اب نۓ ہندوستان میں بہت سے مسلم خاندانوں کا ہور ہاہے۔

میراخیال ہے کہ تاریخ کے بارے میں اس قسم کے اندازے اکثر صحیح نہیں ہوتے۔مثال کے طور پڑقشیم کے بعد عام خیال یہ پخصا کہ ملک میں اردوکا بالکل خاتمہ ہوجائے گا۔مگر چالیس سال بعد بھی اردو ختم نہیں ہوئی۔ بلکہ آزادی کے دقت اور آج کی صورت حال کا موازیہ کیا جائے تو اردوکا فی بڑھی ہے۔ دوسری بات ایک اور ہے جس کو اکثر لوگ بھول جاتے ہیں۔ ہندوستان میں لکھنے والی اردو ضرور کم ہوئی ہے، مگر بولی جانے والی اردو میں کوئی کی نہیں ہوئی۔ ہندوستان کے طیلی وژن میں جو زبان استعمال ہوتی ہے، دوہ واضح طور پر اردو ہوتی ہے، یہ کہ ہندی۔ حقیقت سے بی کہ زبانوں کا تسلسل ختم ہوناانتہائی مشکل ہوتا ہے اور اردو بلا شبہ کوئی استثنائہیں۔

الرساليه،نومبر- دسمبر 2022

ایگو کوبنج کرنا

میں نے آپ سے بیسکھا ہے کہ ما ڈسٹی سے انسان کاا یگوختم ہوجا تا ہے ۔مگرہم دیکھتے ہیں کہ انسان کاا یگوکبھی ختم نہیں ہوتا ہے ۔اس کو کیسے ختم کیا جائے ۔( ڈاکٹر سفینہ بسم، سہارن پور، یو پی ) جواب

انا(ego) شیطان کی جانب سے انسان کے خلاف جدو جہد کا حصہ ہے۔اس کوختم نہیں کیا جاسکتا ہے، بلکہ اس کو مینج کرنا ہے۔ا یگو بار بارآئے گا۔انسان کو بیر کرنا ہے کہ وہ شیطان کی جانب سے آئے ہوئے ایگو کو پہچانے، اور اس سے بحیاؤ کی کو شش کرے۔ بیسلسلہ موت تک جاری رہے گا۔انسان کو بیدار(vigilant) رہنا ہے تا کہ وہ شیطان کے ملول کو پینج کرنا سیکھے۔

انسان کے اندرانا (ego) کا جذبہ بہت زیادہ طاقت ور ہے۔ یہ جذبہ انسان کی ساری سرگرمیوں میں کام کرتا ہے۔ انسان کے لیے سب سے بڑی تباہ کن بات یہ ہے کہ دوہ انا (ego) کا شکار ہوجائے۔ ایگو کے فننے کا سب سے زیادہ مہلک پہلو یہ ہے کہ انسان اپنے ہرعمل کا ایک جواز (justification) تلاش کرلیتا ہے۔ وہ غلط کام بھی کرتا ہے تو اس کا ایک مبرر ( justified) ( reason) اس کے پاس ہوتا ہے۔ وہ غلط کام کو اس یقین کے ساتھ کرتا ہے کہ وہ ایک درست کام ہے۔ یہ ایک خود فریبی کی بدترین صورت ہے۔

انا کاایک نقصان بہ ہے کہ آدمی ذہنی جمود (intellectual stagnation) کا شکار ہوجاتا ہے۔ اسپاانسان حقیقت کے اعتبار سے وہ بے اصل خوش فہیوں میں جیتا ہے، لیکن بطور خود بیہ مجتما ہے کہ میں ایک ثابت شدہ حقیقت پر جی رہا ہوں۔ اس سے بچاؤ کے لیے ضروری ہے کہ انسان اپنے آپ کوڈی کنڈ یشنڈ مائنڈ بنائے۔ ڈی کنڈ یشننگ کی بنا پر آدمی حالات سے او پر اٹھ کر سوچتا ہے، اس بنیاد پر وہ سچائی کو اس کی درست شکل میں دیکھتا ہے، اور اس کو قبول کر لیتا ہے۔ ہر آدمی کی بیا ایک اہم ذے داری ہے کہ وہ اپنی ایگو کی کنڈ یشننگ کو دریافت کرے، اور سیف شرم نگ کے ذریعے اپنے ایگو کو مینچ کرنا سیکھے۔

الرساله، نومبر - دسمبر 2022

# بہترین خطا کار

احساسِ گناہ کا مطلب بینہیں ہے کہ آپ احساسِ کمتری (inferiority complex) کا شکار ہو کر بیسمجھ لیں کہ میں کوئی نیک عمل نہیں کر سکتا۔ ہر وقت مجھ سے گناہ اور غلطیاں ہوتی رہتی ہیں۔ پھر اس کے بعد آپ ناامیدی کا شکار ہو کر دھیرے دھیرے ڈپریشن کا شکار ہوجا ئیں۔ بیا اسلام کی تعلیم نہیں۔ اسلام کی تعلیم ہے تو بیعنی ریڈینس (repentance) پھر نی انرجی کے ساتھ نیک عمل۔ رسول اللہ اہل ایمان کو تو بہ واستخفار پر بہت زیادہ انجمارا کرتے تھے۔ ایک صحابی حبیب بن حارث رسول اللہ اہل ایمان کو تو بہ واستخفار پر بہت زیادہ انجمارا کرتے تھے۔ ایک صحابی حبیب بن اس نے کہا: تو بہ کرلیا کرو۔ اس نے کہا: اے اللہ کے رسول، میں تو بہ کروں گا، لیکن دوبارہ میں گناہ کروں گا۔ آپ نے فرمایا، جب جب گناہ کروتو بہ کرلو۔ اس نے کہا: تب میرے گناہ ہوں تر یادہ ہوجا تیں گے۔ رسول اللہ نے کہا: اللہ کی معافی تیرے گنا ہوں سے بہت وسیع ہے (عفو اللہ اُکھڑ وین ذُنُو بِٹ) المجم

الرساله، نومبر - دسمبر 2022

مولانا کے بعد

آج بتاریخ 4 کتوبر 2022ء کومولانا وحیدالدین خال صاحب کی رہائش گاہ ( نظام الدین ویسٹ، نئی دیلی) پہنچا ۔ گیٹ کھول کر اندر داخل ہوا تو مولانا کی صاحبز ادی ڈاکٹر فریدہ خانم ( آپا) نے آواز دی کہ او پر آجائیں ۔ میر ے قدم لڑ کھڑا رہے تھے ۔ بالآخر کسی طرح سیڑ ھیاں چڑ ھر کر مولانا مرحوم کے کمرے میں داخل ہو گیا۔ میں جس شخصیت سے استفاد ے کے لیے ہمیشہ حاضر ہوا کرتا تھا، آج شدت سے مجھے اس کی غیر موجود گی کا حساس ستانے لگا۔ آنکھیں اشکبار تھیں ۔ میر ے کانوں میں مولانا کے چند سادہ اور محبوب کلمات گونچ رہے تھے ۔ مثلاً، ار بے بھائی ایک بارتھیں ۔ میر ے کانوں میں مولانا کے چند مند دل کی پکارتھی۔ اسی کی میں جو الات بھی سنائی دینے لگا۔ آنگھیں اشکبار تھیں ۔ میر کانوں میں مولانا کے چند مند دل کی پکارتھی۔ اسی کی ساتھ یہ سوالات بھی سنائی دینے لگے: "اقبال صاحب افیاض صاحب اکوئی نئی خبر، کوئی نیا تجربہ ہے آپ کے پاس ۔ ۔۔؟ " ایک مرتبہ ایک صاحب نے کہا تھا کہ کوئی خبر نہیں بند وبست کے ساتھ چل رہی ہے ۔ کہا کہ آپ یہ کیسے کہہ رہے میں ۔ ہر دن نیا سورج نگاتا ہے، پوری کا نیات اعلی

مجھے محسوس ہور ہا تھا کہ آج بظاہر سوال کرنے والا ہمارے سامنے موجود نہیں ہے، مگر سوال بدستور قائم ہے۔ تا کہ مولانا کے بعد بھی معرفت کاعمل رکے بغیر جاری رہے۔ مولانا کے تمرے میں خالی کرسی اور شیلف میں آویز اں اُن کے عبا کو پرنم آنکھوں سے دیکھر ہا تھا اور سوچ رہا تھا ، ایک طرف خالی کرسی اور جبہ، دوسری طرف مولانا کی ساری تصنیفات۔ گویا کرسی اوران کا جبہ زبان حال سے یہ کہہ رہے تھے کہ پیشخصیت اب اِن کتابوں میں موجود ہے۔

ی پیراں قبر ستان میں: اس کے بعد پہلی بار مولانا وحید الدین خاں صاحب کی قبر پر حاضر کی کا موقع ملا۔ بستی حضرت نظام الدین کے قبر ستان پنچ پیراں کے صدر دروازے سے داخل ہونے کے بعد سید ھے قبر ستان کے آخری حصے میں ایک مزار کی مضبوط فصیل بنی ہوئی ہے۔ ٹھیک اس سے ذرا پہلے مولانا کی قبر موجود ہے۔ میری زبان گنگ تھی۔' السلام علیم یا اہل القبور' (اقبر کے سا کنو، تم پر 44

سلامتی ہو) کےروایتی الفاظ زبان پر جاری تھے۔

قریب ہوا، اپنے ساتھی سے قبلہ معلوم کیا اور نماز جنازہ ادا کی۔ میرا دل مولانا کو مخاطب کرتے ہوئے یہ کہہ رہا تھا کہ مولانا! فی الوقت میں آپ کی قبر کے پاس ہوں۔ جس معرفت کی سطح پر آپ پہنچ ہیں اس کو لے کر مجھے اور میرے ساتھیوں کو آگ بڑھنا ہو گا۔ اس وقت میں قبر ستان میں اسی اضطراب کے عالم میں کبھی میں قبر کے کہ تبہ پر ہا تھ لگا تا، کبھی قبر کو دیکھتا۔ گویا میں مولانا سے کچھ سننا چاہتا ہوں۔ مگر میرے شعور نے کہا کہ مولانا آپ نے خاتم النہین صلی اللہ علیہ وسلم کی پیروی کرتے ہوئے کسی کی پرواہ کیے بغیر واضح طور پر خدا کی ہر بات کھول کھول کو اکر بتادی ، آخری حد تک خیر خواہی کر دی (قد ہَلَغُتَ، وَ أَدَّیْتَ، وَ نَصَحْتَ)۔ اب مولانا خدا کے فطری قانون کے تحت ہم سے جدا ہو کر آخرت کے سفر پر روانہ ہو چک ہیں۔ پھر یہ ہم لوگوں کی ذ مہ داری ہوتی ہے کہ ہم نے مولانا کے ذریعہ جوعصری اسلوب میں اسلام پایا ہے اس کو آگے لے کرجا کیں۔

بہرحال، اِضِي كيفيات سے گزرتا ہوا سوچ رہا تھا كہ اچا نك مجھے افطار كے وقت كى ايك دعاياد آگئى: ذَهَبَ الظَّمَأُوَ ابْتَلَّتِ الْعُرُو قُ، وَ تَبَتَ الْأَجُرُ إِنُ شَاءَ اللَّهُ (سنن ابو داؤد، حديث نمبر 2357) \_ يعنى، پياس چلى گئى اورركيں تر ہوگتيں اور اللَّد نے چاہا تواجر وثواب قائم ہوگيا۔ اِس دعا كو ميں اِس طرح پڑ صخ لگا: ذهب روح مولانا و دفن الحسم و ارجو من اللَّه ان يشت له الفردو س ( مولانا كى روح پر واز كركئى - جسم قبر كے حوالے ہو گيا اور اللَّد سے اميد ہے كہ وہ اچفنل سے مولانا کو جنت الفردوس ميں ٹھكانة عطافر مائے گا) \_ اور يہمى سوچا كہ مولانا كى روح جب پر واز كر رہى تھى تو اس وقت بھى وہ اسى قسم كے الفاظ دہر ارج مول گا ۔ اور يہمى سوچا كہ مولانا كى روح جب پر واز كر رہى تھى تو اس وقت بھى وہ اسى قسم كے الفاظ دہر ارج مول گے : ذهب نفسى، و دفن جسدى و أرجو من اللَّه ان يشبت اجرى ( ميرى روح پر واز كركئى ميراجسم سپر دخاك ہو گيا اميد ہے كہ موان كى روح جب پر واز كر رہى تھى تو ان يشبت اجرى ( ميرى روح پر واز كركئى ميراجسم سپر دخاك ہو گيا اميد ہے كہ مير ارب مير حق ميں اللَّه ان يشبت اجرى ( ميرى روح پر واز كركئى ميراجسم سپر دخاك ہو گيا اميد ہے كہ موان كى روح جب پر اللَّه ان يقت تو ميں اللَّه

حقیقت کی تلاش اور حقائق کی یافت کی خاطران کی ہڈیاں چنخ تکئیں اور رگوں کاخون خشک ہو گیا، پوری امید ہے کہ برزخ کی زندگی میں خدانے اضیں ضرورتر وتا زہ رکھا ہوگا،اورا جرعظیم کا فیصلہ کیا ہوگا جس کی رضا کی خاطر مولانانےلوگوں کی ناراضگی کو بر داشت کیا۔ حقیقت بہ ہے کہ معرفت والادین غائب ہو جائے اور رسی عبادت باقی رہ جائے تواز سرنو روحِ عبادت کوڈسکور کرنے کی ضرورت پیش آتی ہے۔مولانا وحیدالدین خاں نے یہی کام سرانجام دیا ہے۔

واعی کامشن: خداامید کاسر چشمہ ہے۔ایک سےمؤن کے لیے سب سے بڑی نعمت یہ ہے کہ اسس کی ساری زندگی اضطراب میں گزرتی ہو، مگر اسس کا خاتمہ پر امید ہوتا ہے۔ کیوں کہ وہ ایک معلوم مقام' کی طرف جار ہا ہوتا ہے، یعنی آخرت اور خدا کی بنائی ہوتی ابدی جنت کی طرف۔ معرفت ِرب ہو یا معرفت آخرت، اس کی تذکیر کے لیے عمر کی کوئی قید نہیں ہوتی ۔ مگر شیطان غفلت میں مبتلا کردیتا ہے۔وہ کہتا ہے کہ یہ جوانوں کا موضوع نہیں، بوڑ ھےلوگوں کا موضوع ہے۔کیوں وہ لوگ زندگی سے فائدہ الٹھا چکے ہیں۔انسان کی یہی سب سے بڑی نا دانی اور سرکش ہے۔

واقعہ یہ ہے کہ موت کی یادادراس کے لیے تیاری کا چر چا آج کل بہت کم ہوتا جارہا ہے۔اگر کوئی داعی یا مربی معرفت رب یا فکر آخرت کی یاددہانی کرا تا ہے تو ہمیں اسس کی قدر کرنی چا ہے۔ آخرت کے علاوہ بقیہ سارے موضوعات سے ہردن روزنامچے یا اخبار ہمیں آگاہ کرتے رہتے ہیں۔ مگر خدا کے منصوبہ تخلیق کے مطابق، اصل تیاری آخرت کی ہے۔ جس کے لیے خالق نے اہتمام کے ساتھ انبیاء کرام کو منتخب کیا تھا۔ قرآن میں ہے: إِنَّا أَخْلَصَّہُهُم بِخَالِصَةٍ ذِخْرَى آلداً دِ

بے شک ہم نے ان کوایک خاص بات کے ساتھ مخصوص کیا تھا کہ وہ آخرت کی یادد ہانی ہے۔ چنانچ آخرت داعی کا خاص موضوع ہوتا ہے۔ مسائل دنیا توغیر داعی کا موضوع ہے، مگر مسائل آخرت صرف ایک نبی اور ان کے بعد ان کے ماننے والے داعی کا موضوع ہوا کرتا ہے۔ یقیناً مولانا کی ہر بات آخرت رڈی تھی۔ ان کی مجلسوں ، ٹیلفو نک گفتگو اور ان کی کتابوں سے میں نے یہی پایا ہے۔ وہ معرفت اور آخرت کے داعی بن کر دنیا میں رہے اور اسی حالت میں وہ اس دنیا سے چلے گئے۔ انھوں نے اس مقصد کے لیے آخری حد تک اپنی صلاحیتوں کی قربانی دی ۔ انھوں نے اللہ کی عبادت کو مقصد اور اس کی طرف بلانے کو اپنا مشن بنایا، ان کی ساری تحریروں کو اسی نقطہ نظر کے تحت سمجھا جا سکتا ہے۔ ( مولانا سیدا قبال احمد می ، عمر آباد )

تعارف كتب

تربيت اولاد

ایک حدیث میں ارشاد ہوا ہے کہ" کسی باپ کی طرف سے اپنی اولاد کوسب سے عدہ دراشت احچھاادب سکھانا ہے" (المجم الاوسط، حدیث نمبر 3658) ۔ کہتے ہیں کہ گھر بچہ کا پہلا مدرسہ (اسکول) ہوتا ہے ۔ جہاں دہ سب سے پہلے اپنے والدین، گھر کے ماحول ادر گھر کے باقی افراد سے غیرر سی طور پر بہت پچھ سیکھتا ہے ۔ اور بچہ کی پر درش، نمو ادر تر بیت کا بہی دہ اہم ترین دور ہوتا ہے جس میں ہر سکھائی یا سیکھی گئی بات ( چاہے دہ سے یہ یا خلط ) بچہ کے دل دو ماغ میں نقش ہوجاتی ہے ادر عملی طور پر زندگی بھر دہ اس کو یا در کھتا ہے ۔

یعنی ا گرگھر کا ماحول بہتر ہوگا تو بچہ کی پر درش اور تر بیت بھی بہت <sup>صحیح</sup> انداز میں ہوگی۔ظاہر ہے گھر کا ماحول والدین کی بہتر سوچ اورعمل سے ہی بہتر ہو سکتا ہے۔ اگر والدین کوخود تر ہیت کی ضرورت ہوتو وہ اپنے بچوں کی تربیت کیسے کریائیں گے۔ اس لیے کہ تربیت یافتہ ہی دوسروں کی ہہترین تر ہیت کر سکتے ہیں ۔اوریہی ہمارےمعاشر ےکا سب سے بڑاالمیہ ہے ۔والدین کی اکثریت یہی سوچتی اور سمجھتی ہے کہ بچے کی تربیت اسکول، مدرسہ، کالج یا یونیورٹی کرتی ہے۔ان کی ساری امیدیں اورامنگیں ان رسمی تعلیمی اداروں سے وابستہ ہوتی ہیں، وہ بیچے کی پہلی درسگاہ (گھر) کو کوئی اہمیت نہیں دیتے۔ایسےلوگ بھر بچوں کے بگاڑ کےذمہ داربھی ان تعلیمی اداروں کوٹھہراتے ہیں۔ ترہیتِ اولاد کےموضوع پر بہت ساری کتابیں اور مضامین لکھے جا چکے ہیں ان کو بے شک پڑھیں کیکن80 صفحات پرمشتمل زیرِ تبصرہ کتاب" تر ہیت اولاد" اس موضوع پر مختصر مگر ایک جامع اور شاندار کتاب ہے۔اس کتاب کی اہمیت کا اندازہ اس کے مصنف کی علمی وفکری شخصیت سے کیا جا سکتا ہے، جوکسی تعارف کی محتاج نہیں۔ میں ذاتی طور پر پیہ محصتا ہوں کہ بنہ صرف سنجیدہ والدین کو بلکہ علم ودانش سے تھوڑا بہت شغف رکھنے دالے ہر فرد کو یہ کتاب ضرور پڑھنی چاہیے۔ یہ کتاب معاشرے کے ہر فرد کے لیےایک نایاب تحفہ ہے۔فرد بد لےگا تو خاندان بدلیں گےادراس طرح معاشرہ بہتر سے بہترین کی طرف سفر کرےگا۔ یقیناً آپ احباب نے اس موضوع پر اب تک کئی کتابیں پڑھی ہوں گی کیکن ایک

الرساله،نومبر- دسمبر 2022

موقع اس چھوٹی سی کتاب کوبھی دیجیے جوہماری نسلوں کی بقاجیسے اہم مقصد کے تحت ککھی گئی ہے۔ کتاب کے صفحہ 11 کا ایک پیرا گراف ملاحظہ یعجیے:" آج کل ہر باپ اپنی اولاد کی شکایت کرتا ہے،لیکن حقیقت یہ ہے کہ ہر باپ کونو داپنی شکایت کرنا چا ہیں۔ عام طور پر والدین یہ کرتے ہیں کہ وہ اپنے گھر کے ماحول کو سادہ نہیں بناتے۔ان کی سب سے بڑی نواہش یہ رہتی ہے کہ وہ اپنے بچوں کے ہر شوق کو پورا کر سکیں۔ وہ اپنے بچوں کو "ٹی وی کلچر" کا عادی بنا دیتے ہیں۔ یہی وہ چیز ہے جو گھروں کے رکاڑ کا اصل سبب ہے۔اس بگاڑ کی تمام ترذ ہے داری والدین پر ہے، نہ کہ اولاد پر "۔(طاہر حجازی،

مذہب اورجد ید ج

موجودہ دورییں الحاد ( Atheism ) کا نظریہ پھیل رہا ہے۔موجودہ الحاد سائنس اور فلسفے کے جلو میں نمودارہوا ہےجس نے پڑھے لکھے طبقے کومتا ثر کیا ہے۔جدید تعلیم یافتہ طبقہ الحاد کی فکر سے متا ثر ہور ہا ہے۔ یہ لوگ اگرچہ صراحتاً خدا کے وجود کے منکرنہیں بنے لیکن تشکیک ( agnosticism ) میں ضرور مبتلا ہوئے۔ موجودہ سائنسی علوم کا ارتقاجن شخصیات کے باتھوں ہوا وہ یا تو خدا کے وجود کے منکر تھے یا متشکک (agnostic) \_للہذاوقت کی بڑی اہم ضرورت تھی کہ موجودہ الحادی فکر کو سائنس کی روثنی میں ردّ کیا جائے اور سائنس سے خدا کے وجود کا ثنبات کیا جائے ۔مولا ناوحید الدین خان صاحب نے اس کام کا بیڑ ااکٹھا یا اور سائنسی مسلّمات کی روشی میں الحادی فکر کا ردّ کیا۔مولانا چونکہ انگریزی زبان سے گہری واقفیت رکھتے تھے، لہٰذاانہوں نے سائنسی اور الحادی مواد کا اصل سورس سے مطالعہ کیا۔ واقعہ یہ ہے کہ الحاد کا ایسا ردّ سائنس کی روشٰی میں کسی اور شخصیت نے نہیں کیا جیساانہوں نے کیا۔اس ضمن میں ان کی اہم کتابیں مندر جہ ذیل ہیں: 1\_مذہب اور سائنس 2\_مذہب اور جدید بنج، 3\_عقلیاتِ اسلام 4 \_خدا کی دریافت: سائنسی حقائق کی روشنی میں۔ دینی مدارس کے طلبہ وعلما کوان کتابوں کا مطالعہ ضرور کرنا جاہیے۔ یہ کتابیں سی بی ایس انٹرنیشنل کی ویب سائٹ(www.cpsglobal.org/books) پر بھی موجود میں۔( ڈاکٹر فرخ نوید، یا کستان) الرساليه، نومبر - دسمبر 2022 48

## خبرنامهاسلامى مركز -278

1۔ **میں نےمولانا صاحب سے کیا سیکھا:** مولانا دحیدالدین خاں صاحب سے میں نے دہ سب سیکھا جوکسی ادر سے نہ سیکھا۔مولاناصاحب حیسی ہستی سے کاش بہت پہلے ہی تعارف ہوجا تا تو تعصّبات اور فرقہ واریت اور مذہبی ظاہر پر ی میں اپنے قیمتی ایام ضائع نہ کرتا خیر اللہ تعالی کا احسان سے کہ اس نے مولا نا دحیدالدین خاں کی شکل میں عظیم رہنمااورغیرمعمولی شخصیت سے ملاقات کروا دی۔مولا نا صاحب کو دیکھ کر خیال آتا ہے کہ اصحاب رسول اور انبیاء کرام کا خشیت الہی اور معرفت کا کتناعظیم لیول ہوگا۔مولاناصاحب کے بارے میں سب سے پہلے جناب ابویجیل صاحب(ادارہ اندار) نے بتایا تھا۔اس کے بعد میں نے مولانا کی پہلی تقریر انٹرنیٹ پر سی اور پہلی کتاب 2017 میں پڑھی۔ پھرمولانا کے ہی ہوکررہ گئے۔اللّٰہ کاشکر ہے کہ اس نےمولانا کومیر می زندگی میں شامل کردیا۔ میں لفظوں میں کیسے بتاؤں کہ مولانا صاحب نے میری زندگی میں کیا تبدیلی پیدا کی ہے۔مولانا کی بدولت— • دین کی اصل روح اور حقیقت سے آشنائی ہوئی • مثبت اندا زفکر اور معرفت الہی کو سمجھنے میں مددملی • زندگی کی بے ثباتى اورموت كى حقيقت آشكار جوئى • عام مذجى فكر ساعراض اوراصل اسلام كى پيچان جوئى • قرآن سے تعلق اوراس کو بنیادی اورمرکز می حیثیت دینے میں مددملی اس حقیقت کاادراک ہوا کہ ایمان واخلاق اورتز کیہنفس ہی نجات کااصل ذریعہ ہے ، مالک کے تخلیقی منصوبہ کافہم حاصل ہوا ، صبر دشکر کی اہمیت ادراصل روح سے آشنائی ہوئی •انفس وآفاق کی نشانیوں اور کا ئنات میں تد ہر اورتفکر کرنا بیدا ہوا 🔹 ما لک کا ئنات کی کبریائی اورعظمت کا ادراک ہوا۔خواہش تھی کہ آپ جب کبھی یا کستان آئے تو ضرور ملاقات کا شرف حاصل کروں گالیکن اس فانی دنیا میں بیخواہش پوری یہ ہوتکی۔ان شاءاللہ رب العالمین جنت میں بیہ موقع ضرور دےگا۔ ( طارق سلیم، گورنمنٹ پائی سكول شلع ياك پڻن)

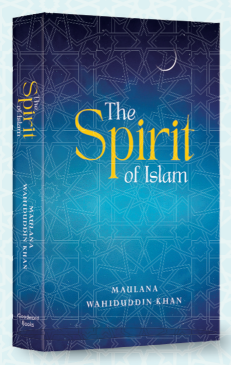
الرساله، نومبر - دسمبر 2022

**چنی بک فیرّ**: مولانااسرارالحن عمری (چنٹی) کے مطابق ، چنٹی بیاسی (BAPASI) کے زیرا ہتمام منعقد <sup>45</sup> واں بک فئر 16فروری 2022 کوشر دع ہواادر 6 مارچ 2022 کو اختتام یذیر ہوا۔ اس بک فئر میں چینی گڈ درڈ نقریباً دس سالوں سے حصبہ لے رہاہے۔ اس بارگڈ درڈ کوچنٹی BAPASI کی مبرشب بھی حاصل ہوگئی ہے۔اس سال بک فئر میں تقریباً آٹھ سو پہلشرز نے حصہ لیا۔ بک فئر آنے والی پیلک کی تعدادیندرہ لا کھ تک بتائی جار ہی ہے۔اسس بک فئیر سے پتا جلا کہ جہاں لوگوں میں ڈیجیٹل کتابوں کارجحان بڑھا ہے، وہیں لوگوں کی کشیرتعداد ہارڈ کاپی میں مطالعہ کرنا پسند کرتی ہے۔اس مرتبہ ہی پی ایس چنٹی نے تمل زبان میں دو کتابیں ریلیز کیں بتمل ترجمۂ قرآن کاردائز ڈایڈیشن ادرگاڈ ارائز زکاتمل ترجمہ۔ پیلک نے دونوں کتابوں کو بہت پیند کیا۔ بہت سےلوگوں کوہم نے بیر کتابیں بطور تحفہ بھی پیش کیں۔اس سال ہمارےاسٹال پر جولوگ آئے ان میں ایک معروف نام تامل ادرملیالم ٹی وی ایکٹریس مز شاینہ ابجہاں ہیں۔انھوں نے کچھ کتا ہیں خریدیں ،مثلاً لیڈنگ اے اسپر یچول لائف۔اس کےعلاوہ ان کو پرافٹ آف پیس بطور تحفہ دی گئی۔اس کتاب ملے سے یہ احساس بڑھا کہ الرسالدمشن کی تمام کتابوں کاتمل ترجمہ ہم کوجلدا زجلد کرناہے۔اللہ تعالیٰ ہم کواس کی توفیق عطافر مائے ،آمین۔ كلصور بك فير بكصور بك فير (23rd Sep to 2nd Oct 2022) مين مي ايس مبران مولاناسيدا قبال احد عرى، خطيب اسرارالحسن عمري ( چینی) اورمسٹر آصف خان ( کانپور) اسٹال کا انتظام سنجالا۔ یہاں بھی کافی تعداد میں پبلک اسٹال بر آئی، اور قرآن و دیگرلٹر بچر حاصل کیا۔ یہاں انگریز ی کتابوں کی بہت ڈیمانڈ تھی۔اس کے علاوہ دوسرے مقامات پر ہونے والے بک فئر میں سی پی ایس انٹرنیشنل کی مختلف ٹیموں نے حصہ لیا۔مثلاً سی پی ایس پا کستان نے جن بك فيَّر بين حصه ليا، وه به بين :اسلامك انٹرنيشنل يونيور ٿي بك فيّر اسلام آباد (18-14 دسمبر 2021) ، جي سي يونيورسٹي بک فئر (23-20 دسمبر 2021)، انٹرنيشنل بک فئرکرا جي (22'do Dec'21 to 3 Jan'22)، پر يميربک فيّر لاہور (13-11 مارچ2022)، فيصل آبادا گريکلچريونيور ٿي بک فيّر (31-27 مارچ2022)، لاہور بک فيّر (12-15 می 2022)، بک فیر مجلس ترقی ادب، لاہور (14-11 اگست 2022) ۔ اس کے علاوہ امریکا کے ایریز دنا يين11-13 مارچ2022 اور آسٹن ( ٹيکساس ) ميں 6-5 نومبر 2022 کو بک فئر لگا۔ان ميں پی کی ايس امريکا نے شرکت کی۔ ان تمام بک فیریں آنے والےلوگوں میں تراجم قرآن کےعلاوہ معرفت خدااور امن عالم ، وغیر ہ کے موضوعات پر کتابیں تقسیم کی گئیں۔

- 4. I am, Muhammad Sohaib From England, and I am a Physiotherapist here. Every day I watch Maulana Wahiduddin khan's videos. I learned many things. Please upload the video at least once a week, and your Background Islamic tone is very effective and heart-touching. Please include this background tone in every Video. Thanks
- 5. I pray for you and send my best wishes regarding this magnificent deed of Tableegh e Deen. Undoubtedly the youngsters of today direly need to understand the Almighty's message, the Quran, through the books of Maulana Waheedudin Khan. (Muhammad Rafique [qrafi\*\*\*\*\*@yahoo.com])

50

#### **NEW RELEASE**



A GREAT BOOK FOR UNDERSTANDING THE SPIRITUAL ESSENCE OF ISLAM

- This book focuses on the spirit of Islam
- It aims to inculcate Godconsciousness in a believer
- It also aims to instill wellwishing towards fellow human beings.
- It trains its readers for constant self-introspection

It has beautifully explained how a believer's life experiences are an opportunity for purification of the soul



To order call: 8588822675 sales@goodwordbooks.com MRP Rs. 260 Pages 488



Download PDF of The Spirit of Islam www.cpsglobal.org www.mwkhan.com

www.goodwordbooks.com

Date of Posting 10th and 11th of advance monthPostal Regn. No. DL(S)-01/3130/2021-23Published on the 1st of every monthRNI 28822/76Posted at NDPSOLicenced to Post without Prepayment U (SE) 12/2021-23