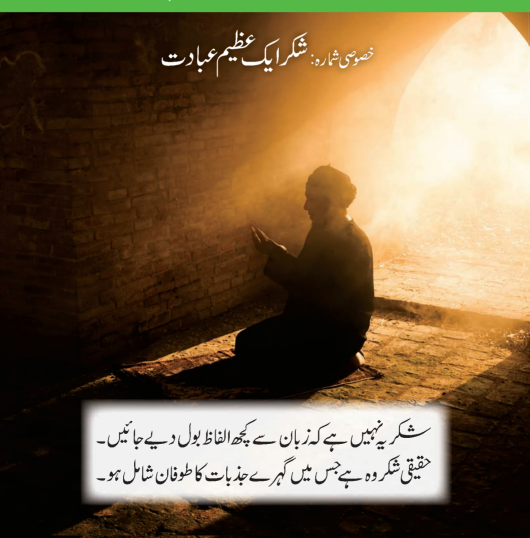


September-October 2022 • Rs. 40



#### تحرير مولانا وحيدالدّين خال خصوص شاره: شكرايك عظيم عبادت خصوص شاره:

| - /•                   |    |                         |    |
|------------------------|----|-------------------------|----|
| شكر كاعمل              | 4  | فخراورشكر               | 30 |
| شكرايك اعلى عبادت      | 5  | انسان كااعتراف          | 31 |
| شكركى اتهميت           | 10 | دور شکر                 | 32 |
| شكر:ايك قربانى كاعمل   | 11 | شكر، نه كه شكايت        | 33 |
| شكرسےاضافہ             | 12 | اضافةايمان              | 35 |
| صبر وشكر               | 13 | شكر كاايك آئثم          | 37 |
| شکر کی تربیت           | 15 | بو لنے کی صلاحیت        | 38 |
| انسان اورنظام ٍ ربوبیت | 17 | شکر کی نفسیات میں جبینا | 39 |
| سب بجھ خدا کاعطیہ      | 18 |                         |    |

20

22

40

41

شكريس جينا تيكھي 28 ميں خدا كاكتنا مقروض ہوں 49 كوس شكر 20 شكر كى هنقة ... 50

Printed and published by Saniyasnain Khan on behalf of Al-Markazul Islami, New Delhi

Printed at Tara Art Printers Pvt. Ltd. A46-47, Sector 5, Noida-201301 Published from 1, Nizamuddin West Market New Delhi-110013 Editor: Saniyasnain Khan Total Pages: 52



Sep-Oct 2022 | Volume 47 | Issue 5

Editor-in-Chief Prof. Farida Khanam Assistant Editor Farhad Ahmad

Al-Risala 1, Nizamuddin West Market New Delhi 110013 Mobile: 8588822679, Tel. 0120 4314871 Email: cs.alrisala@gmail.com

Annual Subscription Rates

Retail Price ₹40 per copy

Subscription by Book Post ₹200 per year

Subscription by Book Post ₹200 per year Subscription by Regd. Post ₹400 per year Subscription (Abroad) US \$20 per year

Bank Details
Al-Risala Monthly
Punjab National Bank
A/c No. 0160002100010384
IFSC Code: PUNB0016000
Nizamuddin West Market Branch

To order books by Maulana Wahiduddin Khan, please contact Goodword Books Tel. 0120 4314871 Mobile: 8588822675

Email: sales@goodwordbooks.com

Goodword Bank Details Goodword Books State Bank of India A/c No. 30286472791 IFSC Code: SBIN0009109





### شكركاعمل

قرآن کا آغازہ سم اللہ سے ہوتا ہے۔ ہسم اللہ کے بعد سب سے پہلی آیت یہ ہے: الْحَمْدُ لِلّهِ

رَبِّ الْعَالَمِينَ۔ یعنی، شکر ہے خداوندِ عالم کے لیے۔ قرآن کی اِس آیت سے شکر کی اہمیت معلوم ہوتی

ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ اسلام کے ہمام اعمال میں شکر ہی ایک ایساعمل ہے، جس کو انسان اپنی نسبت

سے اعلی ترین صورت میں کرسکتا ہے۔ دوسرے ہمام اعمال، مثلاً عبادت اور اخلاق اور معاملات کی

ادائیگی میں مختلف اسباب سے بچھ نہ پچھ کی رہ جاتی ہے۔ لیکن شکر کا تعلق دل اور دماغ سے ہے اور جس
چیز کا تعلق دل اور دماغ سے ہو، اُس کے بارے میں یہ ممکن ہوتا ہے کہ آدمی اُس کو کامل ترین صورت

میں ادا کر سکے۔ یہاں وہ اپنے تمام جذبات اور اپنی ساری سوچ کو خدا کے سامنے پیش کرسکتا ہے۔ یہ خصوصیت صرف شکر کو حاصل ہے۔

شکر کیا ہے، شکر دراصل اعتراف کا دوسرا نام ہے۔ انسانی معاملات میں جس چیز کو اعتراف کہاجا تا ہے، اُسی کانام خدائی معاملے میں شکر ہے۔ ہرآدمی کے لیے بیضروری ہے کہ دہ اپنے شعور کو اتنا زیادہ بیدار کرے کہ ہرملی ہوئی چیزاُس کو کامل معنوں میں خدا کا عطید دکھائی دے۔ وہ کامل جذبۂ اعتراف کے ساتھ یہ کہہ سکے کہ خدایا، تیراشکر ہے۔ خدا کی فعمتوں اور رحمتوں کا کامل احساس کرکے یہ کہہ پڑنا کہ الحمد للدر بالعالمین، یہی شکر ہے اور پیشکر بلاشبہ سب سے بڑی عبادت ہے۔

موجودہ دنیا میں وہ چیز بہت بڑے پیانے پرموجود ہے جس کولائف سپورٹ سٹم کہا جاتا ہے۔ یہاں کی ہر چیز اِس طرح بنائی گئی ہے کہ وہ کامل طور پر انسان کے لیے موافق اسباب کی حیثیت رکھتی ہے۔ یہاں کی ہر چیز اِس طرح بنائی گئی ہے کہ وہ کامل طور پر انسان کے لیے موافق اسباب کی حیثیت رکھتی ہے۔ ایسی حالت میں یہ ہونا چا ہیے کہ انسان جب اِس دنیا میں چلے پھر ہواوراس کواستعال کر ہو وہ شکر اور اعتراف کے جذ بے سے سرشار ہو۔ موجودہ دنیا کی تمام فیج چیز بی انسان کوسرتا سرمفت میں ملی ہوئی ہیں، سچا شکر ہی اِن چیزوں کی قیمت ہے۔ جوآدمی یہ قیمت ادا نہ کرے، اُس کی حیثیت اِس دنیا میں غاصب کی ہے، اور غاصب کے لیے بلا شبہ سزا ہے، نہ کہ انعام۔ شکر کے احساس کے بغیر اِس دنیا میں رہنا بلا شبہ ایک نا قابلِ معافی جرم کی حیثیت رکھتا ہے، عورت کے لیے بھی اور مرد کے لیے بھی۔

# شكرايك اعلى عبادت

شکر کیا ہے۔ شکر آس داخلی کیفیت کا نام ہے جوکسی نعمت کے گہرے احساس سے آدمی کے اندر پیدا ہوتی ہے۔ انگریزی میں اس کو گریٹ فل نیس (gratefulness) کہاجاتا ہے۔ عربی زبان کی مشہور ڈکشنری لسان العرب (جلد 4، صفحہ 423) کے مطابق ، احسان کی معرفت اور اس کے تذکرے کا نام شکر ہے (الشُّکُر: عِرْفانُ الإحسان و نَشُرُه)۔ راغب الاصفهانی کی کتاب المفردات فی غریب القرآن (صفحہ 265) میں بتایا گیا ہے کہ شکر کا مطلب ہے۔ نعمت کے بارے میں سوچنا اور اس کا اظہار کرنا (الشُّکُر: تصوّر النّعمة و إظهارها)۔ مفسر القرطبی نے لکھا ہے۔ والشُّکُرُ مَعْرِفَةُ الْإِحْسَانِ وَ التَّحَدُّثُ بِهِ (تفسیر القرطبی ، جلد 2، صفحہ 172)۔ شکر نام ہے احسان شاسی اور اس کے اعتراف کا۔

نعمت کا اعتراف (acknowledgement) ایک اعلی انسانی صفت ہے۔ یہ اعتراف جب خدا کی نسبت سے ہوتو اِسی کا نام شکر ہے۔ انسان کے او پرخدا کی نمتیں سب سے زیادہ بیں، اِس لیے انسان کو چاہیے کہ وہ سب سے زیادہ خداوند ذو الحیلال کا شکر ادا کرے۔ حدیث میں آیا ہے کہ پیغمبر اسلام صلی اللہ علیہ نے اپنی ایک دعا میں فرمایا: رَبِّ اجْعَلْنِی لَک شَکَّارًا (سنن ابن ماج، حدیث نمبر 1831؛ سنن الترمذی، حدیث نمبر 1997) ۔ یعنی اے حدیث نمبر 1997) ۔ یعنی اے میرے رب! تو مجھ کو اپنا بہت زیادہ شکر کرنے والا بنا۔

قرآن میں بار باریہ کہا گیاہے کہ اے لوگو! خدا کے شکر گزار بندے بنو۔ مثلاً میٹھے پانی کا ذکر کرنے کے بعد اللہ تعالی نے فرمایا: فَلَوْلَا تَشْکُرُونَ (56:70) یعنی ہم شکر کیوں نہیں کرتے۔ انسان سے جو چیز سب سے زیادہ مطلوب ہے، وہ یہی شکر ہے۔ شیطان کی ساری کوشش یہ ہوتی ہے کہ وہ انسان کوشکر کے راستے سے ہٹا دے۔ قرآن کے مطابق ، آغازِ حیات میں اُس نے خدا کوچیلنج کہ وہ کہا تھا کہ میں انسانوں کو بہکاؤں گا، یہاں تک کہ تو اُن میں سے اکثر لوگوں کو اپنا

شَكر كُزارنه يائ كا وَلَا تَجِدُ أَكْثَرَهُمْ شَاكِرِينَ:

And you will not find most of them grateful (7:17)

قرآن میں مختلف انداز سے بیہ بات کہی گئی ہے کہ خدا کے بندوں میں بہت کم ایسے لوگ ہیں جو شکر کرنے والے ہیں: وَقَلِیلٌ مِنْ عِبَادِيَ الشَّکُودُ (34:13) شکر کا مطلب اگر یہ ہو کہ آدمی زبان سے شکر کے الفاظ بولتار ہے، توایسے لوگ ہمیشہ بہت زیادہ رہے ہیں اور آج بھی وہ بہت زیادہ ہیں ۔ ایسے لوگ بے شمار ہیں جواپی گفتگو کے دوران بار بار الحمد للہ، اللہ کا شکر ہے اور اللہ کا فضل ہے، جیسے الفاظ بولتے رہتے ہیں ۔ ایسی حالت میں دنیا بظاہر شکر کرنے والوں سے بھری ہوئی ہے، پھر مذکورہ قرآنی بیان کا کیا مطلب ہے کہ لوگوں میں بہت کم ہیں جوشکر کرنے والے ہیں ۔

اصل یہ ہے کہ شکر کی دوشمیں ہیں — لسانی شکر، اورقلبی شکر \_ لسانی شکر کو نارمل شکر، اورقلبی شکر کو نارمل شکر، اورقلبی شکر کوتھر لنگ (thrilling) شکر کہہ سکتے ہیں ۔ خدا کی خدائی شان کے مطابق، شکر صرف وہ ہے جو خفر لنگ شکر ہو۔ نارمل شکر صرف ایک لیپ سروس (lip-service) ہے ۔ اِس قسم کا شکر خدا کو مطلوب نہیں ۔ اِسی کے ساتھ ضروری ہے کہ خدا کے لیے انسان کا شکر ایک اضافہ پذیر شکر ہو۔ جوشکر ایک حالت پر قائم ہوجائے، وہ ایک جامد شکر ہے ۔ اور جامد شکر وہ شکر نہیں جو خدا کے نز دیک مطلوب شکر کی حیثیت رکھتا ہے ۔

تھرلنگ شکرصرف اُس شخص کوملتا ہے جو خدا کے احسانات (blessings) پرمسلسل غور کر کتارہے ۔ انسان کے او پر خدا کے احسانات لامحدود ہیں۔ اِس لیے جوآدی اِس پہلوسے غور وفکر کرتا رہے، وہ ہر وقت ایک نئے خدائی احسان کو دریافت کرےگا، وہ ہر وقت ایک نئے سبب شکر کا تجربہ کرےگا۔ وہ ہر وقت ایک نئے سبب شکر کا تجربہ کرےگا۔ اس کے پیچر بات کبھی ختم نہ ہوں گے۔ اِس لیے اس کے اندر شکر خداوندی کا احساس بھی مسلسل طور پر زندہ رہےگا۔

میں اپنے دفتر میں بیٹھا ہوا تھا۔ا چا نک ٹیلی فون کی گھنٹی بجی۔میں نے سو چا کہ انسان کی قوتِ ساعت بھی کیسی عجیب ہے کہ اس کے کان میں بے شارقسم کی آوازیں آتی ہیں۔ وہ ہر آواز کوممیّز (differentiate) کر کے اس کوالگ سے پہچان لیتا ہے۔ اس کے بعد میں نے اپنے ایک ہاتھ کو حرکت دی اور بات کرنے کے لیے ریسیور کواٹھا یا۔ دوبارہ میں نے سوچا کہ میر ہے جسم میں بہت سے اعضا بیں کہین میرے دماغ نے صرف ایک عضو (ہاتھ) کو متحرک کیا کہ وہ ریسیور کواٹھائے۔ اس عمل میں آئکھ کا بھی ایک حصہ تھا، کیوں کہ اگر آئکھ اپناعمل نہ کرتی تو مجھے یہ معلوم ہی نہ ہوتا کہ ریسیور کہاں ہے۔

جب میں نے ٹیلی فون پر بات کرنا شروع کیا تو معلوم ہوا کہ ٹیلی فون کے دوسری طرف جو
آدمی ہے، وہ انگریزی زبان میں بول رہا ہے۔ میں اس کی بات کو پوری طرح سمجھ رہا تھا۔ میں نے
سوچا کہ میری مادری زبان اردو ہے، اور دوسر شخص کی زبان انگریزی۔ میں کسی بات کوصرف اُس
وقت سمجھ پاتا ہوں، جب کہ میں اس کو اردوالفاظ میں ڈھال لوں۔ میں نے سوچا کہ دماغ کیسی عجیب
نعمت ہے۔ جواپنے اندریہ انوکھی صلاحیت رکھتا ہے کہ وہ انگریزی الفاظ کو فی الفور (instantly)
اردومیں ڈھال دے۔ اور اِس طرح متعلم کی بات کو بلا تا خیر میرے لیے قابل فہم بنادے۔

اِس طرح کی بہت ہی بات کررہا مقا اور دوسری طرف، عین آتی رہیں۔ میں ایک طرف دور کے ایک شخص سے طلی فون پر بات کررہا مقا اور دوسری طرف، عین اُسی وقت میں خدا کے بارے میں مقر لنگ شکر کا تجربہ کررہا تھا۔ یہ تجربہ اتنا زیادہ شدید تھا، جیسے کہ شکر کا ایک دریا میرے سینے میں جاری ہوگیا ہو۔ اِسی طرح ہر لمحانسان کو ایسے تجربات پیش آتے ہیں جن کے اندرشکر کا سمندر چھپا ہوا ہوتا ہے۔ اِس اعلی شکر تک آپ کی رسائی صرف غور دفکر کے ذریعے ہوسکتی ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ سوچ ہی اعلی شکر کا دروازہ ہے۔ جس آدمی کے اندرسوچ نہو، اس کے اندرشکر بھی نہوگا۔ ایسا آدمی ہر چیز کو فارگرانڈیڈ (for granted) لیتارہے گا۔

جوانسان چیزوں کوفارگرانڈیڈ طور پر لےگا،وہ خدا کی نعمتوں کی کوئی قدر نہیں کرےگا،وہ شکر کے سمندر کے درمیان رہتے ہوئے بھی تھرلنگ شکر کا تجربہ نہیں کرےگا۔ یہی وہ لوگ ہیں جن کے بارے میں قرآن میں آیا ہے۔۔۔ لَهُمْ قُلُوبٌ لَّا يَفَقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَعْيُنٌ لَّا يُبْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ ءَاذَانٌ لَّا يَسْمَعُونَ

هَأَ أُوْلَٰ فِكَ كَٱلْأَنْعُمِ بَلَ هُمْ أَضَلُ أَوْلَٰ فِكَ هُمُ ٱلْغُفِلُونَ (7:179) يعنى، ان كرل بين جن
عوده مججعة نهيں، ان كى آئجهيں بيں جن سے وہ ديھتے نهيں، ان كے كان بيں جن سے وہ سنتے نهيں۔
وہ ايسے بيں جيسے چو يائے، بلكه ان سے بھی زيادہ بے راہ ہيں وگ بيں غافل۔

اصل یہ ہے کہ ہر چیز کے دو پہلو ہوتے ہیں۔ ایک، اس کا ابتدائی اور ظاہری پہلو۔ اور دوسرا، اس کا زیادہ گہرا پہلو۔ چیزوں کا ظاہری پہلو ہر آدمی کو کسی کو کشش کے بغیرا پنے آپ دھائی دیتا ہے۔ لیکن اس کا جو گہرا پہلو ہے، وہ صرف سوچنے کے بعد کسی کو تیجھ میں آتا ہے۔ اعلی شکر کا تجربہ کرنے کے لیے آدمی کو یہ کرنا پڑتا ہے کہ وہ چیزوں کے گہرے بہلو پرغور کرے، تا کہ وہ ایک معمولی چیز کوغیر معمولی دوپ میں دیکھ سکے:

It is the result of taking an ordinary thing as extraordinary.

ایک دن مجھے پیاس گی۔ میرے سامنے میز پر شیشے کا ایک گلاس پانی سے بھرا ہوار کھا تھا۔ ہیں نے اس کواپنے ہاتھ یں لیا تواس کود یکھ کرمیرے دماغ میں ایک فلری طوفان بر پاہو گیا۔ اچا نک ایک پوری تاریخ میرے ذہن میں آگئ ۔ میری زبان سے نکلا کہ خدایا، تیراشکر ہے کہ تو نے پانی جیسی نعمت انسان کوعطا کی۔ یہ کوئی سادہ بات نہیں تھی۔ یہ ایک سپر (super) شکر تھا، جس نے میری پوری شخصیت میں طوفان بر پاکرد یا تھا۔ میں نے سوچا کہ کئی بلین سال پہلے ایسا ہوا کہ دوگیسوں، آکسیجن اور ہائڈروجن، میں طوفان بر پاکرد یا تھا۔ میں نے سوچا کہ کئی بلین سال پہلے ایسا ہوا کہ دوگیسوں، آکسیجن اور ہائڈروجن، کے ملنے سے پانی جیسی سیّال چیز بنی۔ یہ پانی گہرے سمندروں میں ذخیرہ ہوگیا۔ اِس کے بعد خدا نے تحقظاتی ماد ہ (preservative) کے طور پر اِس میں دس فی صدنمک ملادیا۔ یہ پانی براہ راست طور پر اس میں دس فی صدنمک ملادیا۔ یہ پانی براہ راست طور پر اس کے بعد خدا نے ایک عالمی نظام کے تحت، پانی کونمک سے انسان کے لیے نا قابلِ استعال تھا۔ اِس کے بعد خدا نے ایک عالمی نظام کے تحت، پانی کونمک سے الگ کرنے کے لیے، اِز الوئمک (desalination) کا ایک آفاقی عمل جاری کیا۔ اِس کے بعد یہ ہوا الگ کرنے کے لیے، اِز الوئمک (desalination) کا ایک آفاقی عمل جاری کیا۔ اِس کے بعد یہ ہوا کہ مندروں کا کھاری یانی بیٹھایائی بن کر بارش کی صورت میں ہم کو حاصل ہوگیا۔

یہ ایک مثال ہے جس سے اندازہ ہوتاہے کہ تھرلنگ شکر کی توفیق کسی آدمی کو کس طرح حاصل ہوتی ہے۔ اِس کاواحدذ ریعہ سوچ ہے۔ یہ دراصل سوچ ہے جوآدمی کو اِس قابل بناتی ہے کہ وہ سپرشکر کا ہدیہ اپنے رب کے حضور پیش کرے۔ سوچ کے سوا کوئی بھی دوسری چیزنہیں ہے جوآ دمی کو اُس اعلیٰ شکر کا تجربہ کرائے جو کہ خدا کوانسان سے مطلوب ہے۔

جبیها کهاو پرعرض کیا گیا، پیغمبراسلام صلی الله علیه وسلم نے دعا کرتے ہوئے فرمایا: ربّاجُعَلنِی لَک شکّاراً۔ کوئی انسان ، شَکّاریا بہت زیادہ شکر کرنے والا کیسے بناہے۔اس کاطریقہ پیہ نہیں ہے کہ آدمی شکر کے کلمہ کو ہزاروں بار دہرائے ، یااور کوئی وظیفہ پڑھے۔ اِس کوحاصل کرنے کا واحد ذریعہ غور وفکر ہے۔مذکورہ دعا کامطلب یہ ہے کہ خدایا،تو مجھ کور بانی غور وفکر کی توفیق دے، تا کہ میرے اندراعلی شکر کی کیفیات پیدا ہوں، جو کہ حقیقی معنوں میں کسی انسان کو خدا کا شکر گزار بندہ بناتی ہیں۔آپ قرآن کا مطالعہ کریں تو آپ یائیں گے کہ قرآن میں شکر کوصبر کے ساتھ جوڑا گیا ہے۔مثلاً قرآن مين دنياكي نمتون كاذكركرتے موت ارشاد مواسے:إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِكُلِّ صَبَّادٍ شَكُودِ (31:31) \_ یعنی، اِس میں نشانیاں میں ہراُس انسان کے لیے جو بہت زیادہ صبر کرنے والا اور بہت زیادہ شکر کرنے والا ہو۔ اِس قسم کی آیات پرغور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ قانون الٰہی کے مطابق ، اعلی شکر کی تو فیق صرف اُن لوگوں کوملتی ہے جو بہت زیادہ صبر کرتے ہوئے اِس دنیا میں زندگی گزاریں۔ ایسا کیوں ہے۔ اِس کا سبب بیہ ہے کہ موجودہ دنیا میں انسان کومکمل آ زادی دی گئی ہے۔ ا کثر ایسا ہوتا ہے کہ انسان اپنی آزادی کا غلط استعمال کرتا ہے۔ اِس بنا پریہاں مختلف قسم کی برائیاں ( evils ) پیدا ہوجاتی ہیں۔ بیصورتِ حال خدا کے قانون کی بنا پر ہے،انسان اس کو بدلنے پر قادرنہیں۔ اِس معاملے میں انسان کوایک ہی اختیار (option) حاصل ہے، وہ یہ کہ وہ صبر وبر داشت سے کام لے، تا کہوہ دنیامیں نارمل طریقے سےرہ سکے۔

شکر ایک ایسا جذبہ ہے جو صرف ایک ایسے مائنڈ میں پیدا ہوتا ہے جو کامل طور پر مثبت (positive) ہو، کسی بھی قسم کامنفی فکر (negative thought) اس کے ذہن میں موجود نہ ہو۔ مثبت ذہن کا آدمی ہی خدا کی توفیق سے اعلیٰ شکر ادا کرنے کے قابل ہوتا ہے۔ صبر دراصل شکر کی قیمت میں ہے۔ جوآدمی یہ قیمت ادا نہ کرے، وہ شکر جیسی اعلیٰ عبادت بھی انجام نہیں دے سکتا۔

## شكركى اهميت

طاغوت کالفظی مطلب ہے، حد سے تجاوز کرنے والا۔ قرآن میں یہ فظ شیطان کے لیے آیا ہے۔ کیوں کہ اس نے اللہ رب العالمین سے بغاوت کی۔ شیطان کی سب سے بڑی کوشش یہ ہے کہ وہ انسان کوشکا بتی ذہن میں مبتلا کر کے اللہ سے دور کردے۔ شیطان نے آدم کی تخلیق کے وقت اللہ رب العالمین کو چیلنج کرتے ہوئے کہا تھا: وَلَا تَجِدُ أَكُثَرَهُمْ شَاكِرِینَ (7:17) یعنی، تواکثر انسانوں کواعتراف کرنے والانہ یائے گا۔

دین کا خلاصہ اللہ سے تعلق ہے۔ اللہ سے تعلق اگر انسان کو دریافت کے درجے میں حاصل ہوا ہوتو انسان کے اندرا پنے آپ میں یہ واقعہ ہوجا تا ہے کہ وہ اپنے پورے دل وجان کے ساتھ اِن انعامات کے منعم (giver) کا اعتراف کرے۔ اس کے برعکس، جہاں اللہ کا اعتراف (شکر) نہ ہو، یقینی طور پر وہاں اللہ سے حقیقی تعلق بھی نہ ہوگا۔ انسان کے اندراللہ کے شکر کا جذبہ کیسے پیدا ہوتا ہے۔ وہ تدبر ونقکر سے پیدا ہوتا ہے۔ اصل یہ ہے کہ اِسس دنیا میں انسان کو اپنے وجود سے لے کر لائف سپورٹ سٹم پیدا ہوتا ہے۔ اصل یہ ہے کہ اِسس دنیا میں میں، وہ سب کا سب اللہ کا یک طرفہ عطیہ ہیں۔ اس دریافت کے بعد انسان کے اندرا پنے معم حقیقی کے لیے اعتراف (acknowledgement) کا جذبہ المجم تاہے۔ اللہ رب العالمین کے اِسی اعتراف کا مذہبی نام شکر ہے۔

تعلق بالدُّفقی یا قانونی حکم کے طور پرکسی کے اندر پیدانہیں ہوتا، بلکہ وہ دریافت کے نتیج کے طور پر پیدا ہوتا ہے۔ اگرایسا ہو کہ بندے کے اندر ڈسکوری کے درجے میں اللہ سے تعلق پیدا ہوتو اس کے طور پر پیدا ہوتا ہے۔ اگرایسا ہو کہ بندے کے اندر ڈسکوری کے درجے میں اللہ کی جھلک دکھائی دے اس کے بعد اپنے آپ اس کے بعد اپنے آپ اس کے خاہر ہوں گے، اس کی سوچ میں تعلق باللہ کی جھلک دکھائی دے گی۔ تعلق باللہ کا ایک ظاہر ہ شکر (acknowledgement) ہے۔ اور جب اس قسم کا شکر کسی کو حاصل ہوجائے تو فطری طور پر اس کے اندر غور وفکر کا مزاج پیدا ہوتا ہے، یعنی وہ ہمیشہ اللہ رب العالمین کے بارے میں غور وفکر کرتا رہے۔ معرفت اسی غور وفکر کا نتیجہ ہے۔ اسی لیے دین میں تدبر یاغور وفکر کی اہمیت بہت زیادہ ہے۔

# شكر:ايك قرباني كاعمل

شکرسب سے بڑی عبادت ہے۔شکر جنت کی قیمت ہے۔شکر کے بغیرایمان نہیں۔شکر کے بغیرایمان نہیں۔شکر کے بغیر ایمان نہیں۔شکر کے بغیر سچی خدا پرسی نہیں۔شکر کے بغیر آدمی اُن اعلیٰ کیفیات کا تجربہ نہیں کرسکتا جس کوقر آن میں ربّانیت (آلعمران، 2:79) کہا گیا ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ دین داری کی اصل روح شکر ہے۔شکر کے بغیر دین داری ایسی ہی ہے جیسے پھل کا اویری چھلکا۔

لیکن شکر محض زبان سے کچھ الفاظ ادا کردینے کا نام نہیں، شکر ایک قربانی کاعمل ہے، بلکہ سب سے بڑی قربانی دینے کے لیے تیار ہو، وہی اُس شکر کا محب سے بڑی قربانی دینے کے لیے تیار ہو، وہی اُس شکر کا تجربہ کرسکتا ہے جو خدا کومطلوب ہے۔

اصل یہ ہے کہ موجودہ دنیا میں ہرانسان کسی نہ کسی اعتبار سے احساسِ محرومی کاشکار ہوتا ہے۔ ہرانسان کے دل میں کسی نہ کسی کے خلاف منفی جذبات موجودر ہتے ہیں۔ ہرانسان مختلف اسباب سے شکایت اور نفرت کی نفسیات میں جینے لگتا ہے۔ یہی وہ صورتِ حال ہے جوشکر کوکسی انسان کے لیے مشکل ترین کام بنا دیتی ہے۔ آدمی زبان سے شکر کے الفاظ بولتا ہے ایکن اس کا دل حقیقی جذباتِ شکر سے بالکل خالی ہوتا ہے۔

الیں حالت میں صرف وہی انسان شکر کاعمل کرسکتا ہے جس کا شعورا تنا زیادہ بیدار ہوچکا ہو کہ وہ ناشکری کے اسباب کے باوجود شکر کرسکے، جومنفی خیالات کے جنگل میں رہتے ہوئے مثبت احساس میں جینے والا بن جائے۔ وہ اپنے اندر سے ڈھونڈ ڈھونڈ کرخلافِ شکر چیزوں کو ککا لے، وہ اپنے اندر حقیقی جذبات شکری تخلیق کرسکے۔

شکرایک عبادت ہے جوہر حال میں مطلوب ہے۔ جوآدمی یہ سمجھے کہ شکراُس وقت کرنا ہے جب کہ ہر چیزاُس کواس طرح حاصل ہوجائے جبیبا کہ وہ اضیں حاصل کرنا چاہتا تھا، ملی ہوئی چیزاُس کی مرضی کے مطابق اُس کومل جائے۔ ایسا آدمی کبھی شکر کرنے والانہیں بن سکتا۔ خدا کا حقیقی شکر گزار وہی ہے جوشکایت کے باوجودشکر گزاری کاراز دریافت کرے۔

#### شكرسےاضافه

قرآن کی سورہ ابراہیم میں ارشاد ہوا ہے: قَإِذْ تَأَذَّنَ رَبُّكُمْ لَئِنْ شَكَرْتُمْ لَأَزِيدَنَّكُمْ وَلَئِنْ كَفَرْتُمْ إِنَّ عَذَابِي لَشَدِيدٌ (14:7) \_ یعنی، اور جب تمھارے رب نے تم کوآگاہ کردیا کہ اگرتم شکر کروگے، تومین تم کوزیادہ دول گا۔ اوراگرتم ناشکری کروگے، تومیراعذاب بڑا سخت ہے:

And remember also the time when your Lord declared: 'If you are grateful, I will surely bestow more favours on you; but if you are ungrateful, then know that My punishment is severe indeed' (14:7)

قرآن کی اِس آیت میں نعمت میں اضافہ سے مرادیہ ہے کہ دنیا کی زندگی میں جوانسان خدا کی نعمتوں کا سچاشکر ادا کرے گا، اُس کو آخرت میں جنت کی صورت میں حقیقی طور پرزیادہ بڑا انعام دیا جائے گا۔ حقیقت یہ ہے کہ انسان کواس کی ذات کے اعتبار سے یا خارجی دنیا کے اعتبار سے جو چیزیں ملی ہیں، گا۔ حقیقت یہ ہے کہ انسان کواس کی ذات کے اعتبار سے یا خارجی دنیا کے اعتبار سے جو چیزیں ملی ہیں، ان میں سے ہر چیزاس کے لیے ظیم نعمت (great blessing) ہے۔ انسان سے یہ مطلوب ہے کہ وہ چیزوں کو فارگرانٹیڈ (for granted) نہ لے، بلکہ وہ ان کوشعوری طور پر دریافت کرے۔ وہ ان محتول کے لیے کامل معنوں میں خالق کا اعتراف (acknowledgement) کرے۔

شکر دراصل اعتراف کا دوسرا نام ہے۔ نعمت کے ملنے پرمنعم کا اعتراف سب سے بڑی عبادت ہے۔ اور یہی عبادت وہ چیز ہے جو کسی انسان کو جنت کا مستحق بنائے گی۔ نعمت کا احساس کسس طرح ہوتا ہے۔ انسان کے اندر خالق نے ایک فیکلٹی رکھی ہے، اسس کو احساسِ لذت رفعانی دوساسِ لذت رفعانی کے بیں۔

کائنات میں انسان واحد مخلوق ہے جولذت کا احساس رکھتا ہے۔موجودہ دنیا میں انسان کو عارضی طور پر اِسی لیے رکھا گیا ہے کہ وہ لذتوں کومحسوس کر کے خدا کا شکر ادا کر ہے۔ جوانسان اِس دنیا میں حقیقی شکر کا ثبوت دےگا، وہ اگلی دنیا میں ابدی جنت میں بسایا جائے گا، جہاں وہ اپنے احساسِ لذت کی کامل تسکین پاسکے۔موجودہ دنیا انسان کے لیے عارضی شکر کامقام ہے۔ یہی عارضی شکروہ قیمت ہے جو کسی انسان کوابدی جنت میں داخلے کا مستحق بناتی ہے۔

# صبروشكر

اکتوبر 1988 میں میراکابل کے لیے ایک سفر ہوا۔ میں نظام الدین ویسٹ نگی دہلی اپنے آفس سے ایر پورٹ کے لیے روانہ ہوا توسڑ ک کے دونوں طرف سرسبز درختوں کی قطاریں مسلسل چلی جارہی تھیں۔ اس کودیکھ کر جمجھے شارجہ کاایک صحرائی منظریا دآیا۔ 1984 کے شارجہ کے سفر میں الشیخ علی المحویت فیس ۔ اس کودیکھ کر جمجھے شارجہ کاایک صحرائی منظریا دآیا۔ 1984 کے شارجہ کیلومیٹر کے فاصلہ پر واقع فیصا۔ یسفر پوراکا پوراصحرا کے ریتیلے میدان میں طے ہوا تھا۔ دہلی کا سفر سرسبز ماحول میں تھا تو شارجہ کا یسفر صحرائی ماحول میں۔ اس دنیا میں" درخت" اس لیے ہیں کہ آدمی ان کو دیکھ کر شکر کرے، اور محرائی ماحول میں کہ آدمی ان کو دیکھ کر شکر کرے، اور محرائی ماحول میں کہ آدمی ان کو دیکھ کر شکر کرے، اور نصحرائی ماحول میں۔ اس کو دیکھ کر صبر کرنا سیکھے۔ آدمی دونوں قسم کی چیزوں کو دیکھ کر شہر کرنا سیکھے۔ آدمی دونوں قسم کی چیزوں کو دیکھ کے اس کا سے نشکر کا سبق لیتا ہے اور نہ صبر کا۔

مومن انسان کامعاملہ اس کے برعکس ہوتا ہے۔ صحابی رسول صہیب رومی (وفات 38ھ) کی ایک روایت کے مطابق ،رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ مومن کامعاملہ بڑا عجیب ہے۔ اس کا ہر معاملہ اس کے لیے خیر ہے۔ اور ایسا مومن کے سواکسی اور کے لیے نہیں ۔ اگر اس کو آرام ملتا ہے تو (وہ اللہ کی حمد کرتا ہے، اور) شکر کرتا ہے۔ پس وہ اس کے لیے خیر بن جا تا ہے۔ اور اگر اس پر مصیبت آتی ہے تو وہ (اللہ کی حمد کرتا ہے، اور) صبر کرتا ہے۔ پس وہ اس کے لیے خیر بن جا تا ہے: مصیبت آتی ہے تو وہ (اللہ کی حمد کرتا ہے، اور) صبر کرتا ہے۔ پس وہ اس کے لیے خیر بن جا تا ہے:

عَنُ صُهَيْبٍ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: عَجَبًا لِأَمْرِ اللَّمُوْمِنِ، إِنَّ أَمْرَهُ كُلَّهُ خَيْرٌ، وَلَيْسَ ذَاكَ لِأَحَدٍ إِلَّا لِلْمُؤْمِنِ، إِنْ أَصَابَتُهُ سَرَّاءُ (وفي رواية لاحمد: حَمِدَ رَبَّهُ وَ) شَكَر، فَكَانَ خَيْرًالَهُ، وَإِنْ أَصَابَتُهُ ضَرَّاءُ، (وفي رواية لاحمد: وَإِنِ أَصَابَتُهُ مُصِيبَةٌ حَمِدَرَبَّهُ وَ) صَبَرَ فَكَانَ خَيْرًالَهُ (صَحِيمَ مسلم، حديث نمبر 2999؛ مسنداح، حديث نمبر 1487).

The affair of the believer is truly strange. Every situation proves good for him and this is special to a believer alone. If he finds himself in a pleasant situation, he is thankful to God, and that is good for him. If he is faced with unpleasant situation he keeps patience and again that is good for him.

الله کی حمد و ہی کرسکتا ہے جومنفی نفسیات سے خالی ہو۔ مومن کے ساتھ دوطر فہ خیر کا یہ معاملہ کسی پر اسرار سبب سے نہیں ہوتا، وہ مکمل طور پر ایک معلوم سبب کے تحت پیش آتا ہے۔ اصل یہ ہے کہ مومن اس انسان کا نام ہے جس کو دریافت کی سطح تک خدا کی معرفت حاصل ہوئی ہو۔ ایسے انسان کے اندرایک ذہنی انقلاب آجا تا ہے۔ اس کے اندر شعوری بیداری کی صفت پیدا ہوجاتی ہے۔ وہ اس قابل ہوجاتا ہے کہ معاملات اور تجربات کو حقیقت کی نظر سے دیکھے۔ وہ وقتی جذبات سے بلند ہوکر معاملات اور تجربات کو حقیقت کی نظر سے دیکھے۔ وہ وقتی جذبات سے بلند ہوکر معاملات اور تجربات کو حقیقت کی نظر سے دیکھے۔ وہ وقتی جذبات سے بلند ہوکر معاملات اور تجربات کو حقیقت کی نظر سے دیکھے۔ وہ وقتی جذبات سے بلند ہوکر معاملات اور تجربات کے دولات کے دولات کی تعربات کی تعربات کے دولات کی تعربات کی تعربات کی تعربات کے دولات کی تعربات کے دولاتی کو تعربات کی تعربات کی تعربات کی تعربات کی تعربات کو تعربات کی تعربات

مومن اپنی اس حقیقت شناسی کی بناپراس قابل ہوجا تا ہے کہ وہ جس تجربہ سے بھی گزرے وہ اس کو مثبت نتیجہ میں تندیل کرسکے۔ وہ ہر واقعہ میں خدا کی کار فرمائی کودیکھے۔ وہ ذاتی تجربہ کوخدا کے خلیق نقشہ میں رکھ کردیکھ سکے مومن کی یہی وہ صفات ہیں جواس کے اندریہ بامعنی صلاحیت پیدا کردیتی ہیں کہ اس کو جب خوشی اور راحت کا تجربہ ہوتو وہ سرکش نہ بن جائے۔ وہ اس کوخدا کا عطیہ تجھ کرخدا کی خدائی کا اعتراف کرے۔ اسی اعتراف خداوندی کا نام شکر ہے۔ شکر بلا شبہ ایک عظیم عبادت ہے۔

تاہم دنیا کی زندگی میں آدمی کو ہمیشہ نوش گوار تجر لے نہیں ہوتے ۔ بار بارایسا ہوتا ہے کہ آدمی کو ناخوش گوار تجر بات سے گزرنا پڑتا ہے ۔ اس وقت مومن کی شعور کی بیدار کی اس کو اس سے بچالیتی ہے کہ وہ اس پر شکایت یا فریاد کرنے لگے ۔ وہ ناخوش گوار تجربہ کو خدا کے خلیقی نقشہ کے مطابق سمجھتا ہے ۔ وہ ناخوش گوار تجربہ کو ایک فطری عمل سمجھ کر اس سے یہ بقین حاصل کرتا ہے کہ یہ ایک وقتی چیز ہے ۔ وہ ناخوش گوار تجربہ کو ایک فطری عمل سمجھ کو زیادہ بہتر زندگی عطا کریں گے،خواہ آج کی دنیا میں یا آج کے بعد بننے والی دوسری ابدی دنیا میں ۔

حقیقت یہ ہے کہ صبر بھی شکر ہی کی ایک صورت ہے۔ ناخوش گوار صورت حال کور ضامندی کے ساتھ قبول کرنا اور اس کو خدا کی طرف سے آیا ہوا مان کر مثبت ذہن کے تحت اس کا استقبال کرنا یہی صبر کا پہلی صبر کا شہوت نہیں دے سکر ہمیشہ شاکرانہ قلب سے ظاہر ہوتا ہے۔ ناشکری سے بھرا ہوا دل کبھی صبر کا شہوت نہیں دے سکتا۔

## شکر کی تربیت

شکر کامزاج کیسے پیدا ہوتا ہے، اس کوایک واقعہ سے مجھا جاسکتا ہے۔ ایک صاحب سے ملاقات ہوئی۔ دوران گفتگو انھوں نے کہا کہ ہمارے بیہاں اسلامی ذہن بنانے کے لیے بے شمار سرگرمیاں جاری ہیں، مگر بچپاس سالہ کو ششوں کے باوجوداب تک اسلامی انداز میں لوگوں کی ذہنی تربیت نہ ہوسکی۔ میں نے کہا کہ مجھے آپ کے بیان کے نصف ثانی سے اتفاق ہے۔ مگر مجھے اس کے نصف اول سے اتفاق ہے۔ مگر مجھے اس کے نصف اول سے اتفاق ہمیں۔ صرف اسلام کا نام لینے سے اسلامی تربیت نہیں ہوتی۔ اصل بیہ ہے کہ اسلامی ذہن بنانے کے لیے سے حرف میں کو ششن نہیں کی گئے۔ جب سمت درست نہ ہوتو مطلوب نتیجہ کسیے نکل سکتا ہے۔ اسلامی ذہن بنانے کی ابتدا خدا کی معرفت اور خدا کے شکر کا مزاح بیدا کرنے سے ہوتی۔ سے ہوتی ہے۔

یہ مزاج کیسے پیدا ہوتا ہے۔اس کو ایک مثال سے سمجھا جاسکتا ہے۔ پاکستان سے شائع ہونے والے پندرہ روزہ المنبر کے شارہ 25 ستمبر 1991 میں''ضیاء الحق شہید فاؤنڈیشن'' کے زیرا ہتمام ہونے والی کا نفرنس کا تفصیلی تذکرہ کیا گیا تھا۔اس میں یہجی کہا گیا تھا کہ''ضیاء الحق فاونڈیشن کوفوری طور پر قوم کے کردار اورفکر کی تہذیب وتربیت کا کام شروع کرنا چاہیے''۔

مگر محض اس طرح اسلام کانام لینے سے خدا کی معرفت اور اسلامی کر دار پیدانہیں ہوسکتا۔ اس کے لیے ضرورت ہوتی ہے کہ لوگوں کو حیات و کائنات کا اس طرح مطالعہ کرایا جائے کہ ان کے گردو پیش کی پوری دنیاان کے لیے رزق ربانی کا دستر خوان بن جائے ، تا کہ انسان خدا کی بلیسنگ کے ذریعہ خدا کی معرفت حاصل کرے ، اور خدا کا شکر گزار بنے ۔ مگر مذکورہ میگزین میں سابق صدر جنرل صنیاء الحق صاحب کے تذکرہ کے حت درج ہے کہ 'نیشہید صدر ہی تھے جن کی بدولت (سویت یونین ٹوٹنے کے بعد) قرآن مجید کے لاکھوں نسخے روس میں تقشیم ہوتے رہے' (صفحہ 22) ۔ المنبر میں دعوتی عمل کے واقعہ کو تمام ترایک انسان کی بدولت ظہور میں آنے والا واقعہ بتایا گیا ہے۔

اسی واقعہ کاذکرالرسالہ (نومبر 1990 ، صفحہ 27) میں بھی کیا گیا۔ سوویت سسٹم کا تجزیہ کرتے ہوئے راقم الحروف نے لکھا کہ اللہ تعالی نے اپنی اعلی تدبیر ول کے ذریعہ حالات میں وہ تبدیلی پیدا کی جس کے نتیجہ میں سوویت یونین کی آئنی دیواریں ٹوٹ گئیں اور وہاں اسلام کا داخلہ ممکن ہوگیا۔
کوئی واقعہ پیش آئے تواسس کو دیکھنے کے دوطریقے ہیں — اسس واقعہ کو اکا برقوم یا قومی ہیرو کے خانے میں ڈال کر دیکھنا۔ اس کے برعکس، دوسراطریقہ ہے اس واقعہ کوخدا کے خانہ میں ڈال کر دیکھنا۔ اس کے برعکس، دوسراطریقہ ہے اس واقعہ کوخدا کے خانہ میں ڈال کر دیکھنا۔ الس کے برعکس، دوسراطریقہ ہے اس واقعہ کوخدا کے خانہ میں ڈال کر دیکھنا۔ الرسالہ کے مضمون کو پڑھ کر آ دمی کے اندرشکر خدا وندی کا جذبہ امنڈے گا۔ مزیدا سے اندازہ کروت کے نئے امکانات پیدا ہوئے ہیں، ہم کو چا ہیے کہ ہم ان کو استعمال کریں۔ جب کہ المنبر کے بیان سے صرف ہیر وورشپ کا جذبہ ابھرے گا، اس کے سوا اور کچھ نہیں۔ اس سے آپ اندازہ کرسکتے ہیں کہ اسلامی تربیت کے لیے مسلمانوں کاموجودہ طریقہ کس طرح ناکا فی ہے۔

جمہوریہ مالدیپ بحر ہند میں واقع جزائر پرمشتمل ایک ملک ہے۔ دسمبر 1987 میں مالدیپ کے لیے میراایک سفر ہوا۔ یہ سفرایک انٹرنیشنل اسلا مک کانفرنس میں شرکت کے لیے میراایک سفر ہوا۔ یہ سفرایک انٹرنیشنل اسلا مک کانفرنس میں شرکت کے لیے تھاجس کا اہتمام حکومت مالدیپ کے تعاون سے کیا گیا تھا۔ 5 دسمبر 1987 کی صبح کو فجر سے پہلے گھر سے روانہ ہونا تھا۔ 4 دسمبر کی شام کو مختلف کا موں میں دیر ہوگئی اور میں ساڑھے بارہ بجے سے پہلے بستر پر نہ جاسکا۔ سوتے وقت دل سے دعانگلی کہ خدایا مجھے تین بجے جگا دیجے۔ تاخیر کی وجہ سے نیند بھی کسی قدر دیر میں آئی ، اور میں سوگیا۔ میں بالکل گہری نیند سور ہا تھا کہ خلاف معمول اچا نک نیند کھل گئی۔ دیکھا تو گھڑی کی ایک سوئی یون پر تھی اور دوسری سوئی بارہ پر میں نے اللہ تعالیٰ کا شکر ادا کیا۔ دل نے کہا کہ اللہ کی مدد ٹھیک اپنے وقت پر آئی ہے ، اگر چہ انسان اپنی عجلت پہندی کی وجہ سے گھبر ااٹھ تا ہے اور شمجھتا ہے کہ شاید خدا کی مدد آنے والی نہیں۔

## انسان اورنظام ربوبيت

انسان ایک مکمل وجود ہے، مگر اِسی کے ساتھ وہ مکمل طور پر خار جی سہارے کا محتاج وجود ہے۔ یعنی، انسان کواپنے وجود کی تکمیل کے لیے ہر لمحہ ایک مددگار نظام درکار ہے۔ اِس نظام کے بغیر وہ اپنے وجود کو باقی نہیں رکھ سکتا۔ اس حقیقت کو قرآن میں ان الفاظ میں بیان کیا گیا ہے: یَا آئیا النَّاسُ أَنْتُمُ اللَّهُ فَقَرَاءُ إِلَى اللَّهِ (35:15) یعنی، الے وگوئم اللّه کے محتاج ہو۔

اِس مددگارنظام کا نام نظام ربوہیت ہے، یعنی رب العالمین کا قائم کردہ نظام۔مثلاً انسان کے اندر نظام مضم (digestive system) ہے، مگر غذائی اشیا کی سیلائی باہر سے ہوتی ہے۔ انسان کے اندر نظام تَنفس (respiratory system) ہے،مگر آکسیجن اس کوخدا کے کارخانے سے ملتا ہے۔ انسان کے پاس نظام بصارت ہے،مگروہ روثنی خدا کی طرف سے آتی ہےجس کے بغیروہ دیکھ نہیں سکتا۔ انسان کے پاس نظام سماعت ہے،مگراُس ہوا کو چلانے والاخداہےجس کے ذریعہ انسان کے کانوں تک آواز پہنچتی ہے،وغیرہ۔انسانی وجود کے اندر اِس قسم کے بہت سے نظام ہیں،مگر ہر نظام اپنی کارکردگی کے لیے خارجی مدد کا محتاج ہے۔ بیختلف قسم کے خارجی نظام جن پر انسانی زندگی کا انحصار ہے۔ان کے مجموعه کولائف سپورٹ سسٹم کہاجا تاہے۔یا گرسسٹم موجود نہ ہوتوانسان کا پوراوجود بے معنی ہوجائے گا۔ مچھلی پانی کے باہرمسلسل تڑ پتی رہتی ہے۔ایسااس لیے ہوتا ہے کہاس کوزندہ رہنے کے لیے آئسیجن کی ضرورت ہے اور مچھلی صرف پانی سے آئسیجن لےسکتی ہے۔ مچھلی کی بیمثال ہر آ دمی کے لیے بہت زیادہ سبق آموز ہے۔ ہر وقت انسان کوسو چنا جا ہے کہ خداا گرلائف سپورٹ سٹم یا بالفاظ دیگراپنے نظام ربوہیت کوواپس لے لےتومیرا کیا حال ہوگا۔قرآن میں ہے: بتاؤ،اگراللہ قیامت کے دن تک تم پر ہمیشہ کے لیے رات کردے تواللہ کے سوا کون معبود ہے جوتمہارے لیے روشنی لے آئے۔تو کیاتم لوگ سنتے نہیں( 28:71 ) ۔ یہ وچ اگر آدمی کے اندر حقیقی طور پرپیدا ہوجائے تو یہی ایک بات اس کے اندرتمام اعلی انسانی قدروں (human values) کو پیدا کرنے کا ذریعہ بن جائے گی۔مثلاً تواضع ( modesty ) مثکر،عفو د در گزر،خیرخوا ہی ،انصاف ،وغیرہ۔

## سب يجه خدا كاعطيه

1938 میں عرب میں پٹرولیم کی دریافت ہوئی۔اس کے بعد عربوں کی زندگی کا نقشہ بدل گیا۔
ایک عرب بدو کا واقعہ ہے، وہ پہلے معمولی خیمے میں رہتا تھا۔اُس کی زندگی کا انحصارتمام تر اونٹ کے اوپرتھا، پھراچا نک اُس کے پاس پٹرول کی دولت آگئی۔اس کے ایک دوست نے اس کے لیے سوئٹر رلینڈ میں جدید طرز کا ایک شان دار مکان خریدا۔عرب بدو ہوائی جہا زسے سفر کر کے وہاں پہنچا اور اپنے خوب صورت مکان کو دیکھا تو اس کو لقین نہیں آتا تھا کہ یہ اُسی کا مکان ہے۔اس کو ایسامحسوس ہوا جیسے کہ وہ کوئی خواب دیکھر ہاہیے۔

وہ اپنے مکان کی دیوار اور اس کے فرنیچر کو ہاتھ سے چھو کر دیکھتا تھا کہ وہ سچ مج اپنے مکان میں ہے، یاوہ خواب میں کوئی تصوراتی محل دیکھر ہاہے۔ بہت دیر کے بعد جب اس کولقین ہوا کہ یہ ایک حقیقی مکان ہے اور وہ اُسی کا پنا مکان ہے تو وہ خوش کے آنسوؤں کے ساتھ سجدے میں گرپڑا اور دیر تک اِسی حالت میں پڑار ہا۔

یے کیفیت جوایک عرب ہدو کے اوپر گزری ، یہی کیفیت ہرانسان کے اوپر بہت زیادہ بڑے پیانے پر گزرنا چاہیے۔ اس لیے کہ موجودہ دنیا کی صورت میں ہر انسان کو وہی چیز ملی ہوئی ہے، جو عرب بدو کوسوئٹر رلینڈ کا مکان عرب بدو کے لیے جتنا عجیب تھا، اس سے بے شار گنا زیادہ عجیب موجودہ کا کنات ہے جو کوئی قیمت ادا کیے بغیر ہر انسان کوہر لمحہ ملی ہوئی سے۔ ہر انسان کا کیس مزیداضافے کے ساتھ وہی ہے جو مذکورہ عرب بدوکا کیس تھا۔ حقیقت یہ ہے کہ ہر انسان کا کیس مزیداضافے کے ساتھ وہی ہے جو مذکورہ عرب بدوکا کیس تھا۔ حقیقت یہ ہے کہ ہر انسان ، کامل طور پر عاجز اور محروم انسان ہے۔ اس فطری حقیقت کو قرآن میں اس طرح بیان کیا گیا ہے: اے لوگو! تم سب اللہ کے محتاج ہو( 35:15) ۔ پھر اس کوموجودہ دنیا کی صورت میں سب پچھ دے دیاجا تا ہے ۔ فطرت اپنے ماخ خزانوں کے ساتھ تاحیات اس کی خدمت گزار بن جاتی ہے۔

انسان کا پیدا ہوناایک حیرت ناک عجوبہ ہے۔انسان اگراپنے بارے میں سوچے تو وہ ایک ایک چیز پر دہشت زدہ ہوکررہ جائے گا۔ایک ایساانسان جوزندگی رکھتا ہے،جس کے اندر دیکھنے اور سننے کی صلاحیت ہے، جوسو چتا ہے اور چلتا ہے، جومنصوبہ بنا تا ہے اور اس کو اپنے حسب منشاعمل میں لا تا ہے۔ یہ سب اتنی زیادہ انوکھی صفات ہیں جوانسان کو اپنے آپ بلا قیمت ملی ہوئی ہیں۔ انسان اگر اس پرسو چتووہ شکر کے احساس میں ڈوب جائے۔

پھرید دنیاجس کے اندرانسان رہتا ہے، وہ حیرت ناک حد تک ایک موافق انسان دنیا ہے۔
زمین حبیبا کُرہ ساری وسیع کا ئنات میں کوئی دوسرانہیں۔ یہاں پانی ہے، یہاں سبزہ ہے، یہاں ہوا ہے،
یہاں دھوپ ہے، یہاں کھانے کاسامان ہے اور دوسری ائن گنت چیزیں خالق کے یک طرفہ عطیے کے
طور پرموجود ہیں۔ یہ چیزیں زمین کے سواکہیں اور موجود نہیں۔

اگر آدمی اِسس حقیقت کوسو پے تو وہ مذکورہ عرب بدو کی طرح، شکر کے احساس سے،
سجد بیل گر پڑے، مگر ایسانہیں ہوتا۔ اِسس کا سبب یہ ہے کہ انسان دنیا کی چیزوں کوفارگرانٹیڈ
(for granted) طور پر لیےر ہتا ہے۔ وہ تعوری یاغیر تعوری طور پر یہ بھھتا ہے کہ جو پھھ ہے، اُس کوہونا
ہی چا ہیے۔ جو پھھ اُس کوملا ہوا ہے، وہ اُس کوملنا ہی چا ہیے۔ یہی وہ مقام ہے جہال انسان کا امتحان ہے۔
انسان کو چا ہیے کہ وہ اِس معاملے میں اپنے تعور کوزندہ کرے۔ وہ بار بارسوچ کر اِس حقیقت
کو جھھ کہ وہ سرتا پا ایک عاجز مخلوق ہے۔ اس کو جو پھھ ملا ہوا ہے، وہ مکمل طور پر خدا کے دینے سے ملا
ہے۔ خدا اگر نہ دے تو اُس کو پھھ بھی ملنے والا نہیں۔ جو چیزیں انسان کو بظاہر اپنے آپ مل رہی ہیں،
اُن کو وہ اِس طرح لے، جیسے کہ وہ ہر وقت براہ راست خدا کی طرف سے بھیجی جار ہی ہیں۔ وہ ملی ہوئی چیزوں کو طور پر دریا فت کرے۔

خدا کا مطلوب انسان وہ ہے جواپنے ذہن کو اتنا زیادہ بیدار کرے کہ وہ بظاہر اسباب کے تحت ملنے والے سامانِ حیات کو بلااسباب خدا کی طرف سے ملا ہوا سمجھے، وہ معمول (usual) کو خلافِ معمول (unusual) کے طور پر دیکھ سکے، وہ غیب کوشہو د کے درجے میں دریافت کرے۔ یہی وہ لوگ ہیں جن کو آخرت میں خدا کا دیدار نصیب ہوگا اور یہی وہ لوگ ہیں جو خدا کے پڑوس میں بنائی جانے والی ابدی جنت میں جگہ پائیں گے۔

### شکر کے دو در جے

اِس دنیامیں انسان کواینے وجود سے لے کرلائف سپورٹ سٹم (life support system) تک جو چیزیں ملی ہیں، وہ سب کا سب اللہ کا عطبیہ ہیں۔انسان کے لیے ضروری ہے کہ وہ اپنے پورے دل وجان کے ساتھ اِن کے منعم (giver) کا اعتراف کرے۔ اِس اعتراف کا مذہبی نام شکر' ہے۔ اِس کے دو درجے ہیں—ایک، نارمل شکر یانارمل اعتراف (normal acknowledgement)\_ دوسرا تخلیق شکریاتخلیق اعتراف(creative acknowledgement)۔نارمل شکر کی مثال پیسیے كهآب كوپياس كى -آب نے كاس ميں يانى لے كراس كوپيا۔ إس سے آپ كوسيرانى حاصل موئى اور پھر آپ نے کہا کہ خدایا، تیراشکر ہے کہ تونے مجھ کویانی دیاجس سے میں اپنی پیاس بحجاؤں۔ نخلیق شکر کی مثال یہ ہے کہ آپ نے جب یانی پیا تو آپ کو یانی کی وہ پوری تاریخ یادآ گئی جو جدید سائنس نے دریافت کی ہے، یعنی تقریباً 15 ہلین سال پہلے وسیع خلامیں بے شمارستارے (stars) وجود میں آئے \_ پھرایک عرصے کے بعد لٹل بینگ (little bang) ہوا جس سے موجودہ نظام شمسی وجود میں آیا۔ اِس کے بعد زمین کی سطح پر بہت بڑی مقدار میں ہائڈروجن گیس اور آکسیجن گیس کے بادل حیصا گئے، پھر دوگیسوں کے ملنے سے وہ استثنائی چیز وجود میں آئی جس کو''یانی'' کہاجا تا ہے۔ پھر یہ یانی سمندروں میں کھاری یانی کی حیثیت سے جمع ہوگیا، پھر بارش کے نظام کے تحت، اِس کھاری یانی کاازالۂ نمک (desalination) ہوا۔ اِس طرح ہمیں وہ میٹھا یانی حاصل ہواجس سے ہم اپنی پیاس بحجا ئیں اور دوسرے کام کریں۔مثلاً زراعت، وغیرہ۔

پانی کے معاملے میں پہلی صورت نارمل شکر کی ہے اور دوسری صورت تخلیقی شکر کی۔ دوسرے الفاظ میں، پہلا شکر اگر صرف شکر ہے تو دوسرا شکر برتر شکر۔ شکر اور برتر شکر کا یہی معاملہ دوسری تمام چیزوں کے بارے میں پیش آتا ہے۔

اِسی طرح اِس معاملے کی ایک مثال خون (blood) ہے۔انسان جوغذااپنے جسم میں داخل کرتا ہے، وہ ایک پیچیدہ نظام کے تحت خون میں تبدیل ہوتی ہے، پھریہ خون ایک اور پیچیدہ نظام کے تحت سارے جسم میں رگوں کے ذریعے مسلسل دوڑتا ہے۔ یہ بلاشبہر بوہیت کے نظام کی ایک اعلیٰ مثال ہے۔ خون کا بننا،خون کامسلسل گردش کرنااورخون کی صفائی کا انتظام، وغیرہ۔ یہ سب چیزیں انسان کوخدا کی نعتیں یا ددلاتی بیں اوروہ اللہ کے لیے سرایا شکر میں ڈھل جاتا ہے۔

قدیم زمانے میں خون کا تصور صرف یہ تھا کہ وہ ایک سرخ سیال ہے جوجسم کی طاقت کے لیے جسم کے اندر گردش کرتار ہتا ہے۔ پھر یہ دریافت ہوئی کہ خون دوقسم کے ذرات سے مل کر بنتا سے سے سرخ ذرات (red blood corpuscles)، اور سفید ذرات (corpuscles) ہے سرخ ذرات (corpuscles) اور سفید ذرات (corpuscles) اب ہے دریافت ہوئی ہے کہ خون میں اِس کے سوا، ایک اور خورد بینی ذرہ ہوتا ہے۔ اس کو پلیٹ لیٹس (platelets) کانام دیا گیا ہے۔ یہ تیسرا ذرہ انسان کی زندگی اور صحت کے لیے لیے حدا ہم ہے ۔ قیقت یہ ہے کہ خون ہراعتبار سے، اللہ تعالی کی ایک عظیم نعمت ہے ۔ اِس نعمت کا احساس آدمی کے اندرشکر وحد کے چشمے جاری کردیتا ہے۔

اِس قسم کے بے شارانتظامات ہیں جن کے اوپرانسان کی زندگی قائم ہیں۔ یہ نظام براہ راست خدا کی قدرت کے تحت قائم ہے اور اِسی کو قر آن میں ربوبیت کہا گیا ہے۔ یہ نظام ربوبیت تمام تراللہ کی جانب سے قائم ہے۔ انسان سے یہ مطلوب ہے کہ وہ ربوبیت کے اِس نظام سے واقفیت حاصل کرے اور پورے معنوں میں اللہ کاشا کر بندہ بن کر اِس دنیا میں رہے۔

قرآن میں بتایا گیاہے کہ رب صرف اللہ ہے اور اُسی کی ربوبیت اِس دنیا میں قائم ہے دونوں الفاظ (رب اور علم بیں (12:40)۔ یہ دونوں الفاظ (رب اور علم) اللہ کی ذات کی نسبت سے قرآن میں آئے بیں ،اس کا کچھ بھی تعلق سیاسیات یا معاشیات سے نہیں ہے۔ مگر موجودہ زمانے میں کچھ لوگوں نے یہ کیا کہ اضوں نے مذکورہ الفاظ قرآن معاشیات سے نہیں ہے۔ مگر موجودہ زمانے میں کچھ لوگوں نے یہ کیا کہ اضوں نے مذکورہ الفاظ قرآن سے لیے اور اس کے اندرا پنے خودسا ختہ مفہوم کوشامل کردیا۔ یہ گویا کہ رب اور حکم کے لفظ کوسیاسی بنانا سے لیے اور اس کے اندرا پنے خودسا ختہ مفہوم شامل کردیا۔ یہ گویا کہ رب اور حکم کے لفظ کوسیاسی بنانا کیا ہے۔ اس کی فاطی اتنی زیادہ واضح ہے کہ وہ بدا ہے تھی قابل رد ہے۔ سے سے اس کی فاطی اتنی زیادہ واضح ہے کہ وہ بدا ہے تھی قابل رد ہے۔

## جذبات ِشکر کی بیداری

حضرت عبدالله بن عمر سے روایت ہے، وہ کہتے ہیں کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے روزہ رکھ کرشام کو پانی سے افطار کیا تو آپ کی زبان سے یہ الفاظ نکلے: ذَهَبَ الظَّمَأُ وَابْتَلَتِ الْعُرُوقُ، وَثَبَتَ الْأَجُرُ إِنْ شَاءَ اللهُ (سنن ابوداؤد، حدیث نمبر 2357) ۔ یعنی، پیاس چلی گئی اور رگیں تر ہوگئیں اور روزے کا اجران شاء الله ثابت ہوگیا۔

پانی ایک غیر معمولی قسم کی نعمت ہے۔ پانی پر انسانی زندگی کا انحصار ہے۔ پانی نہیں تو زندگی نہیں۔ مگر عام حالات میں پانی کی اِس خصوصی نعمت کا احساس نہیں ہوتا۔ مگر ایک آدمی جب روزہ رکھ کر سارے دن پانی کا استعمال نہ کرے اور اُس پر پیاس کا تجربہ گزرے، اُس وقت جب آدمی پانی پیتا ہے تو اِس کومحسوس ہوتا ہے کہ یانی کیسی عجیب نعمت ہے۔

اُس وقت آدی کے تمام احساسات جاگ اکھتے ہیں۔ وہ سو چتا ہے کہ کس طرح دوگیسوں کے ملئے سے سیال (liquid) پانی بن گیا۔ اتھاہ مقدار میں پانی کے ذخیر نے زمین کے او پر جمع ہوگئے، پھر پانی سے زندگی کی تمام ضرور تیں پوری ہوگئیں۔ اضیں میں سے ایک یہ ہے کہ پانی آدمی کی پیاس کو بھا کراس کے لیے زندگی کا سبب بنتا ہے۔ یہ احساسات جب جا گئے ہیں تو خصرف یہ ہوتا ہے کہ آدمی کی پیاس بھھا کراس کے لیے زندگی کا سبب بنتا ہے۔ یہ احساسات جب جا گئے ہیں تو خصرف یہ ہوتا ہے کہ آدمی کی پیاس بھھتی ہے، بلکہ اِس کے ساتھ شکر خداوندی کا ایک دریا آدمی کے اندررواں ہوجا تا ہے۔

الله، انسان کامنعم حقیقی ہے۔ الله نے انسانوں کوان گنت نعتیں عطاکی ہیں۔ ان نعمتوں پر الله کا حقیقی شکر ادا کرنا ، الله کی سب سے بڑی عبادت ہے۔ روزہ کے ذریعہ جب انسان کے اندران نعمتوں کا احساس جگایا جاتا ہے۔ وہ احساس نعمت احساس جگایا جاتا ہے۔ وہ احساس نعمت سے ہر آجاتا ہے۔ وہ احساس نعمت سے سرشار ہو کر حقیقی معنوں میں اللہ کا شکر گزار بندہ بن جاتا ہے۔ روزہ ، جذباتِ شکر کی بیداری کا ذریعہ ہے۔ انسان ہر وقت انعاماتِ خداوندی کے سمندر میں رہتا ہے، مگر عام حالات میں اس کوان نعمتوں کا شعوری احساس نہیں ہوتا۔ روزہ آدمی کواس قابل بنا تاہے کہ وہ اِن نعمتوں کوازسرِ نو دریافت کر کے اپنے شعوری احساس نہیں ہوتا۔ روزہ آدمی کواس قابل بنا تاہے کہ وہ اِن نعمتوں کوازسرِ نو دریافت کر کے اپنے رب کی اعلیٰ معرفت حاصل کرے۔

#### شكركااحساس

اگرآپ لذیذ کھانا کھائیں اوراس کو کھا کرلپ سروس کے طور پر الحمد للہ کہیں تو یہ حیوانی در ہے کا شکر صرف حیوانی شکر ہے۔ کیوں کہ یہ مشاہدہ اور ذائقہ برمبنی ہے، اور مشاہدہ اور ذائقہ کے در ہے کا شکر صرف حیوانی در ہے کا شکر میں۔ در ہے کا شکر مہیں۔

اعلی در جے کا شکر یہ ہے کہ جب کھانا آپ کے سامنے آئے تواسس کود یکھ کر خدا کا پوراتخلیقی نظام آپ کو یاد آجائے۔ آپ سوچیں کہ یہ تمام غذائی چیزیں پہلے غیر غذائی چیزیں تصیب خدانے ایک برتر عمل (process) کے ذریعے ایک عظیم واقعہ برپا کیا۔ وہ تھا غیر غذا (non-food) کو غذا (food) میں تبدیل کرنا۔ اِس طرح ایک کا کناتی عمل کے ذریعے یہ تمام غذائی چیزیں وجود میں آئیں۔ پھر آپ یہ سوچیں کہ یہ غذائی چیزیں اپنی ابتدائی صورت میں میرے لیے توانائی (energy) کا ذریعے نہیں ہوسکتی تھیں۔ چینا خود کا کناتی میر ہے جسم کے اندرایک پیچیدہ قسم کا کا ذریعے نہیں ہوسکتی تھیں۔ چناخچ غدانے مزید یہ کیا کہ اُس نے میر ہے جسم کے اندرایک پیچیدہ قسم کا نظام ہضم اِن غذائی چیزوں کو حیرت انگیز طور پر زندہ خلیات (living cells) میں نظام ہضم اِن غذائی چیزوں کو حیرت انگیز طور پر زندہ خلیات (living cells) میں تبدیل کردیتا ہے، پھر یہ زندہ خلیات میر ہے جسم میں گوشت اور خون جیسی چیزوں میں ڈھل جاتے تبدیل کردیتا ہے، پھر یہ زندہ خلیات میر ہے جسم میں گوشت اور خون جیسی چیزوں میں ڈھل جاتے بیں۔ یہ سوچ کر آپ کے اندرشکر کا گہر ااحساس پیدا ہوگا، جس کو الفاظ میں ظاہر کرنے کے لیے آپ بیں۔ یہ سوچ کر آپ کے اندرشکر کا گہر ااحساس پیدا ہوگا، جس کو الفاظ میں ظاہر کرنے کے لیے آپ بین ۔ یہ سوچ کر آپ کے اندرشکر کا گہر ااحساس پیدا ہوگا، جس کو الفاظ میں ظاہر کرنے کے لیے آپ

اِس مثال سے اندازہ ہوتا ہے کہ انسانی شکر کیا ہے اور حیوانی شکر کیا۔ اگر آپ کے اندر صرف حیوانی در ہے کا شکر ہے تو آپ ہمیشہ ناشکری کے احساس میں جئیں گے۔ شکر کے اعلی احساس میں جینے کے لیے انسانی در ہے کا جذبۂ شکر در کار ہے۔ مگر یہی وہ چیز ہے جو دنیا میں سب سے زیادہ کم پائی جاتی ہے: وَقَلِیل مِّنْ عِبَادِیَ ٱلشَّکُودُ (34:13)۔ انسان سے اللہ تعالی کو جو شکر مطلوب ہے، وہ انسانی در جے کا شکر انسان جیسی مخلوق سے قابل قبول نہیں ہوسکتا۔

## اعل<sup>ا</sup> شکر

شیطانی اغوا کااصل نشانہ یہ ہے کہ وہ انسان کوشکر کے راستے سے ہٹادے (الاعراف، 7:17)۔

ہدایت اور گم راہی دونوں کااصل خلاصہ یہی ہے۔ ہدایت یہ ہے کہ آدمی شکر کے احساس میں جینے والا ہو۔

اس کے مقابلے میں، گم راہی یہ ہے کہ آدمی کا دل شکر کے جذبات سے خالی ہوجائے۔ شیطان یہی کام

ہمیشہ کرتار ہا ہے، لیکن بعد کے زمانے میں شیطان کے لیے یمکن ہوجائے گا کہ وہ لوگوں کوزیادہ بڑے

پیانے پرشکر خداوندی کے راستے سے ہٹا سکے۔ اِسی لیے حدیث میں اِس فتنے کو دجّال یا دجّالیت سے

تعبیر کیا گیاہے۔

شکر کیا ہے۔ شکر دراصل، خدا کی نعمتوں کے اعتراف (acknowledgement) کا دوسرانام ہے۔ یہ شکر ہرزمانے میں انسان سے مطلوب تھا۔ پچھلے زمانے میں بھی اور موجودہ زمانے میں بھی۔ کسی انعام پر منعم کا اعتراف کرنا، ایک فطری انسانی جذبہ ہے۔ لیکن اعتراف کے لیے ہمیشہ کسی پوائنٹ آف ریفرنس (point of reference) کی ضرورت ہوتی ہے۔ مثلاً جب آپ کھانے کی کوئی چیز کھاتے ہیں، تو آپ کوؤوڈ آئٹم کی صورت میں شکر، یا اعتراف کا ایک پوائنٹ آف ریفرنس مل جاتا ہے اور آپ کہتے ہیں کہ خدایا، تیراشکر ہے کہتونے کے لیے عطاکی۔

لیکن ایک شخص جوجد بیملم نباتات (Botany) اور جدید کلم زراعت (Agriculture) اور جدید کلم باغبانی (Horticulture) سے واقف ہو، اس کے لیے یمکن ہوجائے گا کہ وہ کسی فوڈ آئٹم کی معنویت کو ہزاروں گنا زیادہ اہمیت کے ساتھ دریافت کرسکے۔ اِس طرح اس کا احساسِ شکر، عام انسان کے مقابلے میں بہت زیادہ بڑھ جائے گا۔ جب وہ کہے گا کہ خدایا، تیراشکر ہے کہ تو نے مجھے کھانے کے مقابلے میں بہت زیادہ بڑھ جائے گا۔ جب وہ کہے گا کہ خدایا، تیراشکر ہے کہ تو نے مجھے کھانے کے بیاجی بہت زیادہ بڑھ جائے گا۔ جب وہ کہا کہ خدایا، تیراشکر ہے کہ تو نے مجھے کھانے کے جب یہ فوڈ آئٹم دیا، تو وہ ایک عظیم اہتزاز (super thrill) کے جذبے کے تحت، وہ الفاظ ہولے گا جس کا جب بہلے کسی انسان کو نہیں ہوسکتا تھا۔ پہلا شخص جس حقیقت کو صرف ذائقہ لسانی کی سطح پر جانے گا، دوسر شخص اس کو سیع ترعلم سائنس کی سطح پر دریافت کرے گا۔ پہلے شخص کا اعتراف آگرایک سادہ اعتراف ہوگا، تو دوسر نے خص کا اعتراف ایک ہمالیائی اعتراف بن جائے گا۔

# شكرقِليل،شكرِ كثير

ایک روایت کے مطابق، پیغمبر اسلام صلی الله علیه وسلم نے فرمایا: مَنْ لَمْ یَشْکُرِ الْقَلِیلَ، لَمْ یَشْکُرِ الْقَلِیلَ، لَمْ یَشُکُرِ الْقَلِیلَ، لَمْ یَشُکُرِ الْکَثِیرَ (مسنداحمد، حدیث نمبر 18449) یعنی جو شخص کم پرشکر نهیں کرےگا، وہ زیادہ پر بھی شکر نہیں کرےگا۔ اِس حدیثِ رسول میں فطرت کے ایک قانون کو بتایا گیا ہے۔ وہ قانون یہ ہے کہ حجولے واقعے کو یاد کرنے سے بڑے بڑے واقعات ذہن میں تازہ ہوجاتے ہیں۔

نفسیاتی مطالعہ بتا تا ہے کہ انسان کے دماغ میں بہت سے الگ الگ فولڈر (folder) موتے بیں۔ مثلاً محبت کا فولڈر، نفرت کا فولڈر، اعتراف (acknowledgement) کا فولڈر، ظلم کا فولڈر، وغیرہ۔ جوچیزیں انسان کے تجر بے اور مشاہدے میں آتی ہیں، اُن کو دماغ الگ الگ کرکے ان کے متعلق فولڈر میں ڈالتار ہتا ہے۔ آدمی جب کسی ایک واقعے سے متاثر ہوتو اُس وقت انسان کا دماغ طریگر (trigger) ہوجا تا ہے اور پھر فوری طور پر ایسا ہوتا ہے کہ اُس سے متعلق (relevant) فولڈرکھل جا تا ہے اور اس نوعیت کے تمام واقعات آدمی کے ذہن میں تازہ ہوجاتے ہیں۔

فطرت کا پی قانون شکر اور اعتراف کے معاملے میں بھی بے صدا ہمیت رکھتا ہے۔ مثلاً آج آپ کو ایک موبائل ملا۔ اُس سے آپ نے کسی دوسرے مقام پر موجود ایک شخص سے بات کی۔ اُس وقت آپ نے سوچا کہ پہلے زمانے میں ایک آدمی کو کسی دوسر بے پر موجود آدمی سے رابط قائم کرنے میں کتنی مشکلیں پیش آتی تھیں۔ اِس پر آپ نے گہرے تاثر کے ساخھ خدا کا شکر ادا کیا تو اس کے بعد فوراً یہوگا کہ آپ کا دماغ ٹریگر ہوجائے گا۔ اُسی وقت دماغ کا وہ فولڈرکھل جائے گا، جس میں آپ کی پوری زندگی میں پیش آئے والے شکر واعتراف کے تمام آئٹم محفوظ ہیں۔ فطرت کے اِس نظام کے حت ایسا ہوتا ہے کہ شکر کے جھوٹے واقعے کی یاد، شکر کے دوسرے تمام واقعات کو یاد دلاد بتا ہے۔ اِس طرح شکر کا چھوٹا واقعہ بڑے شکر کا سبب بن جا تا ہے۔ شکر کا احساس خدا سے آدمی کے در جے تک پہنچ جا تا ہے۔ شکر کا احساس خدا سے آدمی کے در جے تک پہنچ جا تا ہے۔

## شکرسب سے برطی عبادت

رسول الله صلى الله عليه وسلم كى ايك حديث مختلف كتابول مين آئى ہے۔ مثلاً صحيح البخارى (حديث نمبر 6490) محيح مسلم (حديث نمبر 2963) جامع التر مذى (حديث نمبر 6490) مني مسلم (حديث نمبر 6490) جامع التر مذى (حديث نمبر 4142) ، وغيره مسنداح (حديث نمبر 10246) كالفاظ يه بين: انْظُرُو اإِلَى مَنْ أَسْفَلَ مِنْ كُمْ ، وَلَا تَنْظُرُوا إِلَى مَنْ هُو فَوْقَكُمْ ، فَهُو أَجُدَرُ أَنْ لَا تَزْدَرُوا نِعْمَةَ اللهِ مِقَالَ أَبُو مُعَاوِيَةً مَنْ مُن مُن مُن هُو مَعْ وَيَة مِهِ اورتم اس كونه ديكھو جوتم سے اوپر ہے ، كيول كه اس طرح تم اين اوپر الله كي نعمت كو كمن ميں مجھو گے۔

اسس مدیث کی مزیرتشری ایک اور مدیث سے ہوتی ہے۔ ایک مرفوع روایت کے مطابق رسول اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: خَصْلَتَانِ مَنْ کَانَتَافِیهِ کَتَبَهُ اللّٰهُ شَاکِرًا وَصَابِرًا، مَنْ نَظَرَفِی دِینِهِ إِلَی مَنْ هُو فَوْقَهُ، وَ نَظَرَفِی دُنْیَاهُ إِلَی مَنْ هُو دُونَهُ، فَحَمِدَ اللّٰهُ، کَتَبَهُ اللّٰهُ شَاکِرًا صَابِرًا وَ مَنْ نَظُرَ فِی دُنْیَاهُ إِلَی مَنْ هُو فَوْقَهُ فَأَسِفَ عَلَی مَا فَضَلَهُ اللّٰهُ عَلَیْهِ، لَنْ یَکُتُبَهُ اللّٰهُ شَاکِرًا وَ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَیْهِ، لَنْ یَکُتُبهُ اللّٰهُ شَاکِرًا وَ الاَ صَابِرًا وَ مَنْ هُو فَوْقَهُ فَأَسِفَ عَلَی مَا فَضَلَهُ اللّٰهُ عَلَیْهِ، لَنْ یَکُتُبهُ اللّٰهُ شَاکِرًا وَ الاَّم اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَیْهِ، لَنْ یَکُتُبهُ اللّٰهُ شَاکِرًا وَ الاَّ مَابِرًا وَ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَیْهِ، لَنْ یَکُتُبهُ اللّٰهُ شَاکِرًا وَ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَیْهِ، لَنْ یَکُتُبهُ اللّٰهُ شَاکِرًا وَ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَیْهِ، اللّٰهُ عَلَیْهِ، وَسُولَ یَ اللّٰهُ عَلَیْهِ، اللّٰهُ عَلَیْهِ، اللّٰهُ عَلَیْهِ، اللّٰهُ عَلَیْهِ، اللّٰهُ عَلَیْهِ، اللّٰهُ سَاکِرًا وَ اللّٰهُ اللهُ مَنْ اللهُ وَ مَعْ جُواس سے مُح جُواس سے مُح وہ الله کی الله کی الله الله کی الله الله کوری تواللہ اس کو دیکھے جواس سے بڑھ کر سے پھروہ اس پرافسوس دیتا ہے معاملہ میں اس کودی تواللہ اس کوری تواللہ کوری تواللہ اس کوری تواللہ کوری تواللہ اس کوری تواللہ کوری تو

شکرسب سے بڑی عبادت ہے۔کسی بندے سے جو چیزسب سے زیادہ مطلوب ہے وہ یہ سے کہ وہ اللہ کوایک عظیم منعم کے طور پر دریافت کرے۔اللہ کی نعتوں کے احساس سے اس کا سینہ بھرا ہوا ہو۔ اس کی روح میں شکر کاابدی چشمہ جاری ہوجائے۔وہ اللہ کو ایک ایسی ہستی کے طور پر پائے جواس پر بے پایاں نعموں کی بارش کررہا ہے۔ یہ شعورا تنا زیادہ تو کی ہوکہ کسی بھی حال

میں اس کاسینہ شکرخداوندی کےاحساس سےخالی نہ ہو۔

مگریہ کوئی آسان بات نہیں۔ اپنے آپ کوشکر کے جذبہ سے سرشارر کھنے کے لیے بیضروری بے کہ آدمی کاشعور اس معاملہ میں پوری طرح زندہ ہو۔ وہ اس کامسلسل اہتمام کرے۔ وہ کسی الیسے خیال کو اپنے دل میں جگہ ند دے جواس کے جذبہ شکر کومجروح کرنے والا ہو۔ وہ سب پچھ برداشت کرلے مگر وہ اپنے جذبہ شکر کا انحطاط (erosion) بھی برداشت نہ کرے۔ موجودہ دنیا میں فطری طور پر ہمیشہ ایسا ہوتا ہے کہ لوگوں کے درمیان نا برابری قائم رہتی ہے۔ اس بنا پر ہرآدمی یہ محسوس کرتا ہے کہ مادی اعتبارے کوئی اس سے کم ہے اور کوئی اس سے زیادہ۔ اب اگرآدمی اپنا مقابلہ اس شخص سے کرے جوبظا ہر اس سے زیادہ ہے تواس کے اندر کمتری کا احساس پیدا ہوگا اور اس کا جذبہ شکر دب کررہ جائے گا۔ اس لیے آدمی کو ایسا کبھی نہیں کرنا چا ہے کہ وہ اپنا موازنہ (comparison) ان لوگوں سے کرے جو مادی اعتبار سے نظا ہر اس سے زیادہ ہے۔ اس کے بجائے آدمی کو یہ کرنا چا ہے کہ وہ اپنا موازنہ (comparison) ان لوگوں سے کرے جو مادی اعتبار سے اس کے جائے آدمی کو یہ کرنا چا ہے کہ وہ اپنا موازنہ (comparison) ان لوگوں سے کرے جو مادی اعتبار سے اس کے جائے آدمی کو یہ کرنا چا ہے کہ وہ اپنا موازنہ (comparison) ان لوگوں سے کرے جو مادی اعتبار سے اس کے جائے آدمی کو یہ کرنا چا ہے کہ وہ اپنا موازنہ وہ سے کا بیا موازنہ کرنے کو یہ کرنا چا ہے کہ وہ کی کو یہ کرنا چا ہے کہ وہ کی کہ جائے آدمی کو یہ کرنا چا ہے کہ وہ کی کو یہ کرنا چا ہے کہ وہ کی کہ جائے آدمی کو یہ کرنا چا ہے کہ وہ کی کہ کرنا چا ہے کہ وہ کی کوئی کے دیں اس کے خوائے آدمی کوئی کوئی کے دور کیا کیا کہ کرنا چا ہے کہ کوئی کی کرنا چا ہے کہ کوئی کوئی کی کرنا چا ہے کہ کرنا چا ہے کہ کوئی کے دور کی کوئی کرنا چا ہے کہ کرنا چا ہے کہ کوئی کرنا چا ہے کہ کوئی کرنا چا ہے کہ کوئی کی کرنا چا ہے کہ کرنا چا ہے کہ کرنا چا ہے کہ کوئی کرنا چا ہے کرنا چا ہے کہ کرنا چا ہے کرنا چا ہے کہ کرنا چا ہے کرنا چا ہے کرنا چا ہے کرنا چا ہے کہ کرنا چا ہے کہ کرنا چا ہے کہ کرنا چا ہے کرنا چا ہے کہ کرنا چا ہے کرنا

موجودہ دنیا میں ہمیشہ ایساہوتاہے کہ تمام لوگ مادی اعتبار سے یکساں نہیں ہوتے۔ کوئی زیادہ ہوتاہے اور کوئی کم، کوئی چیچے ہوتاہے اور کوئی آگے، کوئی طاقت ور ہوتاہے اور کوئی کمزور۔ اس قسم کے تمام فرق امتحان کی مصلحت کی بنا پر ہیں۔ ان کا مقصد یہ ہے کہ آدمی مختلف قسم کے حالات سے گزرے، مگروہ حالات سے متاثر ہوئے بغیرا پنے ایمانی شعور کوزندہ رکھے۔ وہ ناشکری والے حالات سے دو چار ہو، پھر بھی اس کے شکر کے جذبہ میں کوئی کی نہ آئے۔ وہ لے اعترافی کی صورت حال سے گزرے، مگروہ اپنے اعتراف کی صفت کو نہ کھوئے۔ وہ منفی جذبات پیدا کرنے والے حالات سے دو چار ہو، اس کے باوجودوہ اپنے آپ کو مثبت طرز فکر پر قائم رکھے۔ شکروہ سب سے فیمتی متاع ہے جس کو انسان اپنے رب کے سامنے پیش کر سکتا ہے۔ اسی حالت میں عقل مندانسان وہ ہے جواپنے سینہ کو شکر کے احساس سے خالی نہ ہونے دے، جی کہ انتہائی غیر موافق صورت حال میں بھی۔

## شكرمين جبينا سيكهي

کسی انسان کوشکر کااعلی درجہ کیسے حاصل ہوتا ہے۔ مئی 2012 میں میں نے ترکی کاسفر کیا۔ وہاں مجھ کوجو پانی پینے کے لیے دیا گیا، وہ پانی اتنا زیادہ فریش (fresh) تھا، اور پینے میں اتنا زیادہ میرے اعلی ذوق کے عین مطابق تھا۔ میں نے پانی کا گلاس میز پررکھ دیا، اور سوچنے لگا کہ خالق نے یہ کیسے جانا کہ میرے بندے کو ایسا پانی چاہیے، اور اس نے فرشتوں کو حکم دیا کہ میرے بندے کی عین طلب کے مطابق ،اس کو پانی فراہم کریں۔

کوئی چیز پُرلذت اِسی لیے ہے کہ جارے اندرلذت کا احساس موجود ہے۔ اگرلذت کا احساس موجود ہے۔ اگرلذت کا احساس یہ جوہ تو کوئی بھی چیز لذت کا ذریعی نہیں بن سکتی۔ سائنسی ریسر چے سے معلوم ہوا ہے کہ انسان کی زبان میں تقریباً دس ہزار ذا لفتہ خانے (taste buds) بیں۔ اس کا مطلب یہ ہوا کہ انسان کے اندر جتنے ذا لفتہ خانے بیں، ان کے مین مطابق خدانے جمارے آس پاس کی دنیا میں فل محمین شدانے جمارے آس پاس کی دنیا میں فل محمین کے معاملہ یہ ہے کہ سامان بھی مہیا کردیا ہے۔ یہ خداکی قدرت کا انتہائی انو کھا ظاہرہ ہے۔ کیوں کہ انسان کا معاملہ یہ ہے کہ وہ خود اس کا تجربہ کرے۔ ذاتی تجربے کے بغیر کسی ذائقے کو حاننا انسان کے لئے ممکن نہیں۔

ایک سنجیدہ انسان جب دنیا میں کسی ذاکقے کا تجربہ کرتا ہے تو یہ احساس اسس کوشکر کے انتھاہ جذبے سے سرشار (overwhelm) کردیتا ہے۔ وہ چاہتا ہے کہ وہ اس منعم کا اعتراف کرے الیکن وہ محسوس کرتا ہے کہ اس کے پاس وہ الفاظ نہیں، جن کے ذریعے وہ اس عظیم نعمت کا اعتراف کرسکے۔ یہاس کے لیے ایک نا قابلِ تصور تجربہ ہوتا ہے۔ اسی تجربے کا نام شکر ہے۔

یہ تجربہا تنا زیادہ اعلی ہوتا ہے کہ منعم کے لیے زبان سے شکر کی ادائیگی کے ہرالفاظ اس کو کمتر گئے گئے ہیں۔وہ چاہتا ہے کہ اس کی پوری شخصیت ایک زبان بن جاتی ،اوروہ اپنے پورے وجود کے ساتھا پنے رب کا شکرادا کرتا۔اس کا پوراوجود شکر کے احساس میں ڈھل جاتا ،اوروہ زبان سے شکر کے الفاظ بولنے والانہیں ، بلکہ سرایا شکر میں جینے والاانسان بن جاتا۔

# محرسك شكر

تقریباً تیرہ بلین سال پہلے سوار سٹم وجود میں آیا۔ اس وقت زمین کے اوپر صرف گیس تھی۔ پھر گیس کے ذریعے پانی بنا۔ پانی کا فارمولا 14 ہے، یعنی زمین میں ایسے مالیکیول (molecule) رکھ دیے گئے، جس میں ہائڈروجن کے دوایٹم ہوتے تھے، اور آکسیجن کا ایک ایٹم۔ اس طرح زمین کے اوپر پانی وجود میں آیا۔ یہ پانی بڑے یہانے پر سمندرکی گہرائیوں میں جمع ہوگیا۔ ابتدامیں نیچر نے اس پانی میں حفاظتی مادہ (preservative) کے طور پر نمک (salt) شامل کیا۔ یہ نمک آمیز پانی براہ راست طور پر انسان کے لیے قابل استعمال نہ تھا۔ پھر زمین کے اوپر سورج کی حرارت اور پانی کے تعامل سے حیرت پر انسان کے لیے قابل استعمال نہ تھا۔ پھر زمین کے اوپر سورج کی حرارت اور پانی کا وزن کم ۔ چنا نچہ جب سمندر کی سورج کی حرارت اور پانی کا وزن کم ۔ چنا نچہ جب سمندر کی سورج کی حرارت پہنی تو سمندر کا پانی فطری قانون کے تحت از الدینمک (desalination) کے سمندر میں رہ گیا، اور پانی براسس سے گزر ا، یعنی پانی بھاپ بن کرنمک سے الگ ہوگیا۔ نمک سمندر میں رہ گیا، اور پانی براسس سے گزر ا، یعنی پانی بھاپ بن کرنمک سے الگ ہوگیا۔ نمک سمندر میں رہ گیا، اور پانی براسس نے گزر ا، یعنی پانی تو ہواں وہ بادل بنا اور آخر کا روہ پانی بارش کی صورت میں دوبارہ زمین پر برسا۔ اس یانی نے زمین کوسیراب کیا، اور چشموں اور در یاؤں کی صورت میں محفوظ ہوگیا۔

فطرت کے نظام کے تحت بیانگل (cycle) ہے، جوسلسل طور پرجاری ہے۔ پائی کا کہی نظام ہے، جس نے زمین کوانسان کے لیے حیات بخش سیارہ بنا کررکھا ہے۔ اگر یہ نظام نہ ہوتوانسان زمین کے اوپر زندہ سات نہ بنا سکے زمین پر تہذیب کی تشکیل پانی کے بغیر ناممکن ہوجائے ۔ اس پورے عمل پرغور کیاجائے ، تواس میں حکمت کے اسے زیادہ پہلو ہیں، جوانسان کے لیے مائنڈ با گلنگ ظاہرہ (mind-boggling phenomena) کی حیثیت رکھتے ہیں ۔ قدیم زمانے کا انسان ان حقیقتوں کو سے بخبر تھا، مگر اب سائنسی مطالعے کے ذریعے چھیقتیں انسان کے علم میں آگئی ہیں ۔ ان حقیقتوں کو جاننا انسان کے لیے اتھاہ خزانے کی حیثیت رکھتا ہے ۔ غالباً یہی وہ عظیم حقیقت ہے، جس کو قرآن میں انسان کے لیے اتھاہ خزانے کی حیثیت رکھتا ہے ۔ غالباً یہی وہ عظیم حقیقت ہے، جس کو قرآن میں انسان کے لیے اتھاہ خزانے کی حیثیت رکھتا ہے ۔ غالباً یہی وہ عظیم حقیقت ہے، جس کو قرآن میں انسان کے لیے اتھاہ خزانے کی حیثیت رکھتا ہے ۔ غالباً یہی وہ عظیم حقیقت ہے، جس کو قرآن میں انسان کے لیے انسان کیا گیا ہے : وَإِنْ تَعُدُّوا نِعْمَةَ اللّٰهِ لَا تُحْصُوٰها (16:18) ۔ یعنی ، اگرتم اللّٰد کی نیتوں کو گنوتو تم ان کوئن نہ سکو گے۔

# فخراورشكر

ایک تعلیم یافتہ مسلمان نے پُراعتاد کہجے میں کہا: میں پورے فخر اورشکر کے ساتھ کہتا ہوں کہاللہ تعالی نے مجھے فلال ادارے میں تعلیم وتربیت حاصل کرنے کاموقع عطافر مایا، وغیرہ۔

یکسی ایک شخص کی بات نہیں۔ اِس قسم کی بات بہت سے لوگ اپنے اپنے اندا زمیں کہتے ہیں۔ یہ الفاظ بظاہر خوب صورت معلوم ہوتے ہیں، لیکن وہ انتہائی بے معنیٰ ہیں۔ حقیقت یہ ہے کہ فخر اور شکر دونوں دو مختلف جذبات ہیں۔ جہاں فخر ہوگا، وہاں شکر نہیں ہوگا اور جہاں شکر ہوگا، وہاں فخر نہیں ہوگا۔ جولوگ ایسے الفاظ بولیں، ان کے اندر فخر تو ہوسکتا ہے، لیکن حقیقی شکر کا جذبہ ان کے اندر ہر گزموجو دنہیں ہوسکتا۔

شکر کیا ہے۔ شکر دراصل، خداوندِ ذوالجلال کی تعمتوں کا اعتراف ہے۔ خداوندِ ذوالجلال کی تعمت کا احساس فوراً ہی آدمی کے اندرا پنی ہے مائلی کا احساس پیدا کردیتا ہے اورا پنی ہے مائلی کے احساس کے بعد کوئی شخص کبھی فخر کا تحل نہیں کرسکتا۔ اِس قسم کے احساس کے بعد آدمی اپنے آپ کو" ہے پچو" کے مقام پر پاتا ہے اور خداوند ذوالجلال کو"سب پچھ" کے مقام پر۔ جوآدمی اس قسم کی نفسیات کا حامل ہو، اس کے لیے فخرا یک مضحکہ خیز لفظ بن جائے گا۔ ایسا آدمی سب پچھ بھول کرشکرِ خداوندی کے جذبے سے سرشار ہوجائے گا۔ اس کے اندر فخر جیسی چیز کے لیے کوئی جگہ نہ ہوگی۔ شکر کی توفیق ہمیشہ عجز کامل کی سطح پر ہوتی ہوتی ہمیشہ عجز کامل کی سطح پر

فخر کے ساتھ شکر کا لفظ بولنا، بتا تا ہے کہ ایسا آدمی، امتحان کی اصطلاح میں، مائنس مار کنگ فخر اور شکر (minus marking) کا مستحق ہے۔ ایسا کہنے والاشخص اِس بات کا شبوت دے رہا ہے کہ وہ فخر اور شکر دونوں کی اصل حقیقت سے بے خبر ہے۔ وہ نہ فخر کی نفسیات کو جانتا ہے اور نہ شکر کی نفسیات کو۔ اگر وہ دونوں کی حقیقت سے باخبر ہوتا تو وہ اِس طرح، فخر اور شکر کے متصاد الفاظ کو ایک ساتھ نہ بولتا۔ حقیقت ہے کہ شکر ہمیشہ نفی فخر کی زمین پر بیدا ہوتا ہے، نہ کہ اثبات فِخر کی زمین پر۔

#### انسان كااعتراف

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: مَنْ لَمْ يَشُكُرِ النَّاسَ، لَمْ يَشُكُرِ النَّاسَ، لَمْ يَشُكُرِ النَّاسَ، لَمْ يَشُكُرِ النَّاسَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنِي اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَامَ عَلَيْهِ وَسَلَامَ عَنِي اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَامَ عَلَيْهِ وَسَلَامَ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ وَمَعَالِللهُ عَلَيْهِ وَمَعَالِللهُ عَلَيْهِ وَمَا لِيَا اللهُ عَلَيْهِ وَمَعَالِلهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَمَا لِيَا عَلَيْهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَيْهُ وَمَعَالِلُهُ عَلَيْهُ وَمَا لِيَا عَلَيْهُ وَمَا لِيَا عَلَيْهُ وَمِنْ لَا عَلَيْهُ وَمَلَامِ اللهُ عَلَيْهُ وَمَلَاللهُ عَلَيْهِ وَمَلَا لِللهُ عَلَيْهِ وَمَلَا لَللهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَمَلَا لِلللهُ عَلَيْهِ وَمَلَا لِللهُ عَلَيْهِ وَمَلَا لَا عَلَيْهُ وَمِنْ لَكُمْ لَكُمْ عَلَيْهِ وَمِنْ لَكُمْ عَلَيْهِ وَمَلَا لِلللهُ عَلَيْهِ وَمِنْ لَمُ عَلَيْهُ وَمِنْ لَمُ اللهُ عَلَيْهُ وَمِنْ لَهُ عَلَيْهُ وَمِنْ لَكُمْ لَكُمْ عَلَيْهُ وَمِنْ اللهُ عَلَيْهُ وَمُولِكُمُ اللهُ عَلَيْهُ وَمُولُ اللهُ عَلَيْهُ وَمَا لِيَا وَمِنْ كَا مُنْ لَمُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللهُ عَلَيْهُ وَمِنْ اللّهُ عَلَيْهُ وَمِنْ اللّهُ عَلَيْهُ وَمِنْ اللّهُ عَلَيْهُ وَمِنْ اللّهُ عَلَيْهُ وَمِنْ الللهُ عَلَيْهُ وَمِنْ الللهُ عَلَيْهُ وَمِنْ الللهُ عَلَيْهُ وَمِنْ الللهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَالْمُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ الللهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ الللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ الللهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ الللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ الللّهُ عَلَيْهُ وَالْمُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ الللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ الللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ عَلَيْهُ اللللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ الللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ الللّهُ عَلَيْهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللل

شکرایک کیفیت کانام ہے۔ یہ کیفیت کسی آدمی کے دل میں پیدا ہوجائے تو وہ منقسم ہو کرنہیں رہ سکتی۔اگروہ ایک معاملہ میں ظاہر ہوگی تو بیناممکن ہے کہ وہ اسی قسم کے دوسرے معاملہ میں ظاہر نہ ہو۔ جب آدمی ایک کا شکر گزار ہوگا تو وہ دوسرے کا بھی ضرور شکر گزار ہوگا۔

بندہ کا احسان آئکھ سے دکھائی دیتا ہے، وہ ایک براہ راست تجربہ ہے۔اس کے برمکس، خدا کا جواحسان ہے وہ ظاہری آئکھ سے دکھائی نہیں دیتا، وہ آدمی کے لیے براہ راست تجربہ نہیں۔خدا کے احسان کوسوچ کر جاننا پڑتا ہے۔ بندہ کے احسان کو آدمی بذریعہ مشاہدہ جانتا ہے اور خدا کے احسان کو بذریعہ نظر۔جو آدمی براہ راست مشاہدہ میں آنے والے واقعہ کا حساس نہ کرسکے، وہ ایسے واقعہ کو کیوں کرمحسوس کرے گاجو بالواسط غور وفکر کے ذریعہ معلوم کیا جاسکتا ہے۔

کوئی احسان کرنے والاجب احسان کرتا ہے تو آدمی اس کے احسان کا اعتراف اس لیے نہیں کرتا کہ وہ تمجھتا ہے کہ اس طرح میں محسن کی نگاہ میں چھوٹا ہوجاؤں گا۔ حالا نکہ ایسا کر کے وہ خودا پنا نقصان کرتا ہے۔ اس کے بعد وہ اپنے ضمیر کی نگاہ میں چھوٹا ہوجا تا ہے۔ وہ اپنے ضمیر کے نزد یک کم بن جاتا ہے۔ اور بلا شبہ اپنے ضمیر کے نزد یک کم ہونا، دوسرے کے نزد یک کم ہونے سے زیادہ سخت ہے۔ اور بلا شبہ اپنے ضمیر کے نزد یک کم ہونا، دوسرے کے نزد یک کم ہونے سے زیادہ سے آدمی کے اندر اس سے بھی زیادہ بڑا نقصان یہ ہے کہ بندوں کے احسان نہ ماننے سے آدمی کے اندر کے اعترافی کا مزاج بنتا ہے۔ اولاً وہ انسان کا اعتراف نہیں کرتا۔ اور اس کے بعد اس کا بگڑا ہوا مزاج

اس کو بہاں تک کے جاتا ہے کہ وہ رب العالمین کا بھی سچااعتراف نہیں کریا تا۔اور بلا شبہ اس سے زیادہ گھاٹااٹھانے والااور کوئی نہیں جواپنے رب کااعتراف کرنے سے عاجز رہے۔

### دورشكر

نومبر 1992 میں میراایک سفر نا گیور کے لیے ہوا۔ 8 نومبر کو میں نے فجر کی نماز نظام الدین کی سات سوسالہ قدیم کالی مسجد میں پڑھی تھی۔ پھر ظہر کی نماز میں نے دبلی ایر پورٹ پر پڑھی ، اور عصر کی نماز نا گیور پہنچ کرادا کی۔ بظاہر یہ ایک سادہ ساوا قعہ ہے جوہر روز بہت سے مسلمانوں کے ساتھ پیش آتا ہے۔ مگر جب میں نے غور کیا تو مجھے اس چھوٹے سے واقعہ میں بہت بڑا سبق چھپا ہوانظر آیا۔ اس کا مطلب یہ تھا کہ میں دبلی میں بھی اسلامی عبادت کرنے کے لیے آزاد تھا۔ اسی طرح میں راجدھانی کے ایر پورٹ پر بھی اسلامی عبادت آزادانہ طور پر کر سکتا تھا۔ اور دبلی سے گیارہ سوکیلومیٹر دور نا گیور میں بھی یہ آزادی عاصل تھی کہ میں اطمینان کے ساتھ اسلام کے بتائے ہوئے طریقہ کے مطابق اللہ کی عبادت کروں۔ پھر اس کا مقابلہ میں نے قدیم مکی دور سے کیا جب کہ اسلام کا ابتدائی زمانہ تھا۔ اس وقت پیغیم اسلام کو یہ آزادی عاصل نے تھی کہ کھلے طور پر وہ نماز ادا کرسکیں ۔ حتی کہ نماز

پیغمبر اسلام اور اہل اسلام کو پی آزادی حاصل نہ تھی کہ کھلے طور پر وہ نماز ادا کرسکیں۔ حتی کہ نماز باجماعت ادا کرنے کے مواقع بھی اس وقت موجود نہ تھے مگر آج تمام مسلمانوں کومکمل طور پر دینی آزادی حاصل ہے۔

یہ واقعہ میرے لیے ایک علامت بن گیاجس میں مجھے اسلام کی تاریخ آگے کی طرف سفر کرتی ہوئی نظر آنے گئی۔ مجھے دکھائی دیا کہ آج مسلمانوں کی حالت لائق شکر ہے، نہ کہ لائق شکایت۔ آج ہم اسلام کے حوصلہ افز امر حلہ میں بین، نہ کہ حوصلہ شکن مرحلہ میں۔

میں نے سوچا کہ جدید تہذیب نے انسانوں (بشمول مسلمان) کے لیے ہراعتبار سے کتنی زیادہ آسانیاں پیدا کر دی ہیں۔اس کے باوجود انسان خدا کا شکر ادانہیں کرتا۔ موجودہ زمانہ میں جو چیز سب سے زیادہ اٹھ گئی ہے وہ شکر ہے۔ سائنسی دریافت ، شعتی انفجار، اور مذہبی آزادی کے اس دور میں یہونا چاہیے تھا کہ انسان ہمیشہ سے زیادہ شکر کرنے والا بن جائے ،مگر برعکس طور پر ایسا ہوا کہ وہ ہمیشہ سے زیادہ ناشکری کرنے والا بن جائے میں مسلمانوں اورغیر مسلمانوں کا کوئی فرق نہیں ہے۔

### شكر، نه كه شكايت

5 ستمبر (2003) کو جمعہ کا دن تھا۔ میں نے نظام الدین کی کلاں (کالی) مسجد میں نمازادا کی۔ امام صاحب نے خطبہ سے پہلے اپنی تقریر میں بتایا کہ 1947 میں یہ مسجد پچھ ہندوؤں کے قبضہ میں چلی گئی تھی۔ ہم نے دوبارہ قبضہ کر کے اس کو آباد کرنا چاہا تو پولیس کیس بن گیااور عدالتی کارروائی کی نوبت آگئی۔ عدالت کے سامنے یہ سوال تھا کہ کیا 11 گست 1947 سے پہلے یہ عمارت ایک مسجد تھی اور وہ مسجد کے طور پر استعمال ہوتی تھی۔ ہندو جج نے تین آدمیوں کی گواہی پر مسجد کے حق میں اپنا فیصلہ دیا۔ بیتینوں دہلی کے تین ہندو تھے۔ ان میں سے ایک بر ہمن تھا، دوسر ابنیا اور تیسر اہریجن۔

کلاں (کالی) مسجدتقریباً 800 سال پہلے تغلق دور میں بنائی گئی تھی۔ میں 1983 سے اس مسجد میں نماز پڑھتار ہا ہوں۔ پہلے یہ مسجدتقریباً کھنڈر کی حالت میں تھی۔ اب یہاں مسجد کی شاندار عمارت کھڑی ہوئی ہے۔ یہ ایک علامت ہے جو بتاتی ہے کہ اس ملک میں ملت مسلمہ کامستقبل دن بدن بہتر حالت کی طرف جارہا ہے۔

اسی طرح کا واقعہ ہے۔ اپریل 1996 کو میر ٹھا وراس کے اطراف کے لیے میراسفر ہوا۔

11 پریل کو جمعہ کا دن تھا۔ سردھنہ کی جامع مسجد میں میں نے اپنے مقامی ساتھیوں کے ساتھ جمعہ کی نماز پڑھی۔ کا فی بڑی مسجد ہے، اندر سے باہر تک نماز یوں سے بھری ہوئی تھی۔ میں نے سوچا کہ موجودہ مسلمانوں سے جوسب سے بڑی چیزا ٹھ گئ ہے وہ شکر خداوندی کا جذبہ ہے۔ چنانچہ ایک مسجد کے ساتھ کسی وجہ سے کوئی ناخوش گوار واقعہ پیش آجائے تو ہرزبان اور ہر قلم اس کے پر جوش تذکرہ میں مصروف ہوجا تا ہے۔ مگر اس ملک میں لاکھوں مسجدیں شاندار طور پر آباد بیں اور اس کے تذکرہ میں کوئی رطب اللسان نہیں۔

مجھے یاد آتا ہے کہ 40 سال پہلے میں یو پی میں اپنے آبائی گاؤں، بڈھریا، ضلع اعظم گڑھ، میں رہتا تھا۔میرے گھرکے قریب ایک مسجد تھی۔اس میں اکثر ایسا ہوتا تھا کہ میں ہی مؤذن ہوتا تھا اور میں ہی امام اور مقتدی ۔ خاص طور پرعشاء کی نما زمجھے اس طرح پڑھنا ہوتا تھا کہ میں لائٹین لے کر مسجد جاتا جو گاؤں کے باہر کھیتوں کے کنارے واقع تھی۔ رات کے سنسان ماحول میں عشاء کی نما ز پڑھنا بڑا عجیب تجربہ تھا۔ اس وقت وہاں میرے ساتھ کوئی اور نمازی نہیں ہوتا تھا۔ میں خود ہی اذان دیتا اور خود ہی تکبیر کہہ کر جماعت کے طور پرنما زادا کرتا اور پھر لائٹین لے کرواپس اپنے گھر آجا تا۔

مگراب40 سال کے بعد مسجد سمیت یہ پوری جگہ نہایت بارونق ہوگئ ہے۔اب وہاں مسجد سے متصل سڑک گزرر ہی ہے ۔بجلی اور ٹیلی فون آ چکا ہے ۔مسجد کے بالکل سامنے ایک معیاری اسکول قائم ہو گیا ہے ۔اب یہاں رات دن چہل پہل رہتی ہے۔

اس قسم کے واقعات ہر جگہ پیش آرہے ہیں۔ان واقعات میں نہایت امیدافز اپیغام چھپا ہوا ہے۔ مگر عجیب بات ہے کہ موجودہ زمانہ میں تمام مسلمان، مذہبی اورغیر مذہبی دونوں، شکایت کی بولی بولتے ہیں۔ مجھے اپنے تجربہ میں پوری مسلم دنیا میں کوئی شخص نہیں ملا جو شکایت سے خالی ہو، اور حقیقی طور پر شکر کے جذبہ سے سرشار ہوکر حمد کلچر یا مثبت سوچ میں جیتا ہو۔

اردو کے ایک مرثیہ گونے قدیم زمانہ میں حضرت حسین اوران کے خاندان کے لوگوں کے سفر کا نقشہ کھینچتے ہوئے کہا تھا کہ خدانے فرشتوں کو حکم دیا کہ زمین کو مختصر کر کے ان کاراستہ آسان بنادو: طنابیں کھینچ کر کم کر زمیں کو کہ جووے راہ کم ان مہجبیں کو

آج اللہ تعالی نے ہر آدمی کے لیے" زمین کی طنابیں کھینج کر"سفر کو مختصر بنا دیا ہے، یعنی جدید وسائل کے ذریعہ فاصلوں کو کم کردیا ہے۔ مثلاً ہوائی جہازی سواری آج بہت زیادہ عام ہوچکی ہے۔ اس لیے لوگوں کواس کے غیر معمولی پن کا احساس نہیں ہوتا۔ حقیقت یہ ہے کہ ہوائی جہازاللہ تعالی کی ایک عظیم نعمت ہے۔ ہوائی جہاز نے آج لمیے سفروں کو ہر آدمی کے لیے مکن بنادیا ہے۔ ورخقد یم کی ایک عظیم نعمت ہے۔ ہوائی جہاز نے آج لمیے سفروں کو ہر آدمی کے لیے مکن بنادیا ہے۔ ورخقد یم زمانے میں بہت ہی کم افراد لمیے سفر کا حوصلہ کرسکتے تھے۔ مگر قرآن کے مطابق ، انسانوں میں سب سے کم وہ لوگ بیں جو قابل شکر باتوں کو شدت کے ساجھ محسوس کریں اور شکر کے جذبات سے سرشار ہو جائیں (34:13)۔

#### اضافئه ايمان

سائنسی اندازہ کے مطابق ،سورج ہماری زمین سے تقریباً نو کرورتیس لا کھ میل دور ہے۔
سورج ہماری زمین سے ایک لا کھتیس ہزار گنا بڑا ہے۔سورج زمین کی مانند گھوس نہیں ہے، بلکہ وہ
پورا کا پورا ایک عظیم دہکتا ہوا شعلہ ہے۔اس کی گرمی گیارہ ہزارڈ گری فارن ہائٹ ہے۔ یہ گرمی اتن
زیادہ ہے کہ سخت ترین مادہ بھی اس میں پھلے بغیر نہیں رہ سکتا۔ زمین اگراس کے قریب کی جائے تو
وہ ایک سکنڈ سے بھی کم عرصے میں پگھل کرگیس بن جائے گی۔

سورج کیسے چمکتا ہے اور کیسے اتنی بڑی مقدار میں وہ روشی اور گرمی دے رہا ہے۔ قدیم خیال یہ خال کے سورج مسلسل جل رہا ہے، جیسے کوئی لکڑی یا کوئلہ جلتا ہے۔ مگر جب فلکیاتی تحقیق سے معلوم ہوا کہ وہ ہزاروں ملین سال سے اسی طرح روشن ہے تو یہ خیال غلط ثابت ہو گیا۔ سورج میں اگر کوئی مادہ جل رہا ہوتا تو اب تک سورج مجھ چکا ہوتا، کیوں کہ کوئی چیز اتنی زیادہ لمبی مدت تک جلتی ہوئی حالت میں نہیں رہسکتی۔

اب سائنس دانوں کا نظریہ یہ ہے کہ سورج کی گرمی اُسی قسم کے ایک عمل (process) کا نتیجہ ہے جوایٹم بم کے اندروقوع میں آتا ہے، یعنی سورج، مادہ کوتوانائی میں تبدیل کرتا ہے۔ یہ عمل جلنے سے مختلف ہے۔ جلنا مادہ کو ایک صورت سے دوسری صورت میں تبدیل کرتا ہے، مگر جب مادہ کوتوانائی میں بدلا جائے تو بہت زیادہ توانائی صرف تھوڑ ہے سے مادہ کے ذریعہ حاصل کی جاسکتی ہے۔مادہ کا ایک اونس اتنی زیادہ توانائی پیدا کرسکتا ہے جوایک ملین ٹن سے زیادہ چٹان کو پھلادے:

The sun changes matter into energy. This is different from burning. Burning changes matter from one form to another. But when matter is changed into energy, very little matter is needed to produce a tremendous amount of energy. One ounce of matter could produce enough energy to melt more than a million tons of rock.

کائنات میں اس قسم کی ان گنت نشانیاں پائی جاتی ہیں۔ پیشانیاں بتاتی ہیں کہ کائنات کے پیچھے ایک عظیم خلیق ظہور میں ہے۔ عظیم خالق کے بغیر کبھی اس قسم کی عظیم خلیق ظہور میں نہیں آسکتی۔ قرآن میں بار بار کائناتی نشانیوں پرغور کرنے کے لیے کہا گیا ہے۔ پیغور وفکر ایک خالص دینی عمل ہے، وہ مومن کے ایمان میں غیر معمولی اضافے کا سبب بنتا ہے، وہ مومن کے شکر کے جذبے کو لیے پناہ صدتک بڑھادیتا ہے۔

\_\_\_\_

جولائی 2001 میں میراایک سفرسوئٹر رلینڈ کے لیے ہوا۔ ہمارا جہاز 25 جولائی کی شیخ کو کھیک وقت پرزیورک، سوئٹر رلینڈ پہنچ گیا۔ جہاز جب ایر پورٹ کے قریب پہنچ کر نیچاترا تو چاروں طرف سرسبز مناظر دکھائی دے رہے تھے۔ یہایک خوبصورت دنیاتھی جو گویا فطرت کے سبز ہزار ماحول میں بنائی گئی تھی۔اس کو دیکھ کرمیری زبان سے نکلا:

It is like seeing paradise from a distance.

مجھے ایسامحسوس ہوتا ہے کہ اللہ نے ایک نہایت حسین اور معیاری دنیا بنائی جہال انسان اہدی طور پر پر مسرت زندگی گزار سکے۔ یہ جنت ہے ۔ پھر اس نے ایک اور دنیا موجودہ زمین کی صورت میں بنائی ۔ ہماری زمین ساری کا ئنات میں ایک انتہائی انوکھا استثنا ہے۔ جیسا کہ قرآن میں بتایا گیا ہے، یعنی اس دنیا میں جنت کے مشابہ تمام چیزیں رکھ دی گئی بیں (البقرہ، 25:2) ۔ گویا موجودہ دنیا آخرت کی کامل جنت کا ایک ناقص تعارف ہے۔ یہ دنیا انسان کو اس لیے دی گئی ہے تا کہ وہ اس کے اندر جنت کی ابتدائی حجلک دیکھے اور پھر اس کا شکر ادا کر کے ابدی جنت کا مستحق ہے ۔ اس حقیقت کی طرف قرآن میں ان الفاظ میں اشارہ کیا گیا ہے: لَئِن شَکَرْتُمْ لَأَزِیدَنَّکُمْ (14:7) \_ یعنی، اگرتم شکر کرو گے تو میں تم کو (جنت کی صورت میں) زیادہ دول گا۔

# شكركاايك أنثم

ایک روایت کے مطابق، پیغمبر اسلام صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا: إِذَا عَطَسَ أَحَدُكُمُ فَلْيَقُلُ: فَلْيَقُلُ: الْحَمُدُ لِلَّهِ، وَلْيَقُلُ لَهُ أَخُوهُ أَوْ صَاحِبُهُ: يَرْحَمُكُ اللهُ، فَإِذَا قَالَ لَهُ: يَرْحَمُكُ اللهُ، فَإِذَا قَالَ لَهُ: يَرْحَمُكُ اللهُ، فَإِذَا قَالَ لَهُ: يَرْحَمُكُ اللهُ، فَلْيَقُلُ: فَلْيَقُلُ: اللهُ وَيُصْلِحُ بَالَكُمُ (صَحِيح البخارى، حدیث نمبر 6224) \_ یعنی، جبتم میں سے سی شخص کو چھینک آئے تو وہ کہے: الحَمُدُ لِلهِ (الله کا شکرہے) \_ اُس وقت اس کا ساتھی یہ کہے: یَرْحَمُكُ اللهُ وَیُصْلِحُ بَالَکُمُ (الله کی رحمت ہوتم پر) \_ اس کے بعد چھینک والا کہے: یَهُدِیکُمُ اللهُ وَیُصْلِحُ بَالَکُمُ (الله کم کو بدایت دے اور تھا رے حالات کو درست کردے) \_

چھینک آنے پرالحمدللہ کہنامحض کوئی رسی بات نہیں۔ حقیقت یہ ہے کہ چھینک آناشکر کاایک آئے ہے۔ استحقیق سے معلوم ہوا ہے کہ آئے ہے۔ استحقیق سے معلوم ہوا ہے کہ چھینک کوئی بری چیزنہیں، وہ فطرت کاایک عمل ہے۔ چھینک سے ہم میں تازگی آئی ہے:

Sneezing revives your body: A sneeze is your body's way of rebooting naturally and patients with disorders of the nose such as sinusitis sneeze more often as they can't reboot easily, a new study said. Researchers from the University of Pennsylvania found that our noses require "reboot" by the pressure force of a sneeze. (The Times of India, New Delhi, August 2, 2012, p. 15)

اِس سے معلوم ہوا کہ چھینک آنا کوئی سادہ بات نہیں، چھینک آنا بھی شکر کاایک آئٹم ہے۔ ہر چھینک پورے جسم کو تازگی عطا کرتی ہے۔ مزید یہ کہ چھینک اللہ کی نعمتوں کی ایک یاد دہانی ہے۔ چھینک پورے جس اُس پرشکر ادا کرتا ہے تو اُس چھینک کے ذریعے ایک انسان اللہ کی ایک نعمت کو یاد کرکے جب اُس پرشکر ادا کرتا ہے تو اُس وقت اس کا ذہن بیدار ہوجا تا ہے۔ اِس ذہنی بیداری کی بنا پر انسان کوشکر کے دوسرے آئٹم بھی یاد آئے ہیں۔ شکر کے ایک آئٹم پرشکر کرکے آدمی شکر کے دوسرے آئٹم پر بھی شکر کرنے کے قابل ہوجا تا ہے۔

#### بولنے کی صلاحیت

ایک تعلیم یافتہ مسلمان سے ملاقات ہوئی، وہ دعوت کے کام کواہم کام سمجھتے تھے۔انھوں نے کہا کہ مجھے یہ دیکھ کر بہت افسوس ہوتا ہے کہ مدارس کے علما میں دعوت کا شوق نہیں۔ وہ بس مدرسے کے کام میں لگے رہتے ہیں،اوراسی کوسب پچھ مجھے ہیں۔

ان کی با تیں سن کر مجھے محسوس ہوا کہ ان کے اندر بہت اچھا اسپیکنگ پاور ہے۔ میں نے ان
سے کہا کہ آپ مدارس کے لوگوں کو دیکھ کرمنفی احساس میں مبتلا ہور ہے ہیں، آپ ایسا سیجیے کہ
مدارس کے لوگوں کو لے کرمت سوچیے ، بلکہ خود اپنے آپ کو لے کرسوچیے ۔ اگر آپ خود اپنے آپ کو
لے کرسوچیں تو آپ دریافت کریں گے کہ آپ کو اللہ تعالی نے بہت اچھا اسپیکنگ پاور دیا ہے۔
آپ اپنی اس صلاحیت کو دعوت کے کام میں استعال سیجیے، اور مجھے یقین ہے کہ سارے شہر میں آپ
سے اچھا اسپیکر نہ ہوگا۔

آپ کے اندر بولنے کی فطری صلاحیت بہت اعلی درجے میں موجود ہے۔ اب آپ صرف اتنا سے چھے کہ دعوت کے موضوع پر اپنا مطالعہ بڑھائے۔ آپ دعوت کے اعتبار سے اپنے آپ کومزید تیار کیجیے، اور پھر دعوت کے میدان میں کام کرنا شروع کردیجیے۔ میں نے کہا کہ آپ اکیا ہے ہی، ان شاءاللہ، دعوتی کام کے لیے کافی ہیں۔ آپ اپنے آپ کو لے کرسوچیے، آپ دوسروں کو لے کرسوچنا بند کردیجیے، اور پھر آپ کوکسی سے شکایت نہ ہوگی۔

لوگوں میں یہ غلطی بہت عام ہے۔لوگوں کا حال یہ ہے کہ اپنے آپ کو لے کرنہیں سوچتے،

بلکہ دوسروں کو لے کرسوچتے ہیں۔اس طرزِ فکر کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ لوگوں کے اندر منفی نفسیات پیدا

ہوجاتی ہے۔اگر وہ مثبت نفسیات میں جینے والے بن جائیں تو خدا کے وعدہ کامستحق بن سکتے ہیں، جو
قرآن میں ان الفاظ میں بیان کیا گیاہے: لَئِنْ شَکَرْتُمْ لَأَزْیدَ نَکُم (14:7) یعنی، اگرتم شکر کروگتو
میں تم کوزیادہ دوں گا۔لیکن وہ غیر ضروری طور پر اپنے آپ کو اس نعمت سے محروم کر لیتے ہیں۔شکر میں
جینے والاانسان بننے کے لیے ضروری ہے کہ آدمی مثبت سوچ میں جینے والاانسان بنے۔

## شكركى نفسيات مين جبينا

مسلمان ہرروزا پنی نماز میں قرآن کی یہ آیت پڑھتے ہیں: الْحَمْدُ لِلهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ (1:1)۔ یعنی ساری حمد صرف اللہ کے لیے ہے جوسارے جہان کارب ہے۔ حمد کی حقیقت شکر ہے۔" ساری حمد اللہ کے لیے ہے" کامطلب یہ ہے کہ ساراشکر اللہ کے لیے ہے۔

قرآن کی اس آیت کا تقاضاینهیں ہے کہ اس کو صرف زبان سے پڑھ دیاجائے ، بلکہ وہ ایک تربیت کا کلمہ ہے۔ وہ ہر روز مسلمان کو ایک حقیقت کی یا دولا تاہے۔ وہ یہ کہ انسان کو چاہیے کہ وہ روزانہ پیش آنے والے واقعات پرغور کرے۔ وہ واقعات کی ایسی مثبت توجیہ ( explanation ) تلاش کرے، جو اس کو ہر حال میں شکر کرنے والا انسان بنا دے، وہ ہر دن اس احساس سے بھر ارہے کہ کائنات کا خالق ایک نہایت مہر بان خالق ہے، وہ ہر وقت خالق کے لیے اور تمام انسانوں کے لیے شکر واعتراف کا رسیانس ( response ) دیتار ہے۔

قرآن کی یہ آیت مومن کی حقیقی تصویر کو بتارہی ہے۔ سپامومن وہ ہے جوالحمد للہ کی نفسیات میں جیے۔ اس کے برعکس، جوانسان عملاً لا حَمدَ للله کی نفسیات میں حبیباً ہو، وہ سپامومن نہیں۔ وہ زبان سے توالحد للہ کہتا ہے، لیکن اس کا دل شکایتی مزاج کی بنا پرعملاً یہ کہدر ہا ہوتا ہے کہ لا حَمدَ لله، یعنی اللہ کے لیے کوئی حمز نہیں۔ یفسیات منافقت کی نفسیات ہے، نہ کہ ایمان کی نفسیات۔

اس معاملہ کا تعلق حالات کی توجیہ سے ہے۔ جوآدمی حالات کی مثبت توجیہ کرے، وہ الحمد لللہ کی نفسیات میں جینے والا نفسیات میں جینے والا نفسیات میں جینے والا انسان بن جائے گا۔ الرُحواَد لِلّٰہ شکر کا کلمہ ہے اور لاحَمدَ لِلّٰہ ناشکری کا کلمہ۔ گویا کہ الحمد لللہ کہنے سے انسان بن جائے گا۔ المُحدُد لِلّٰہ شکر کا کلمہ ہے، اور وہ ہے الحمد لللہ کی شعوری معرفت ۔ جوآدمی الحمد لللہ کہنے سے پہلے اس کی شعوری معرفت حاصل کر چکا ہو، وہی درست طور پر الحمد لللہ کے گا، اور جوآدمی اس شعوری معرفت سے خالی ہو، اس کی زندگی میں الحمد للہ ایک حقیقت کے طور پر شامل نہیں ہوسکتا۔

### شكرا ورناشكري

پیغمبراسلام سلی الله علیه وسلم کے زمانہ میں ایک غزوہ پیش آیا جس کوغزوہ حنین کہاجا تا ہے۔
اس غزوہ میں کافی بھیڑ بکری غذیمت کی صورت میں حاصل ہوئیں۔ رسول الله نے غذیمت کا سامان مہاجرین میں نقشیم کردیا اور انصار کو کچھ نہیں دیا (وَلَمْ یُعُطِ الْاَنْصَارَ شَیْئًا)۔ یہ دیکھ کر انصار کے کچھ افراد کو شکایت پیدا ہوئی۔ رسول الله صلی الله علیه وسلم کو معلوم ہوا تو آپ نے انصار کے لوگوں کو جمع کرکے ایک تقریر کی۔ آپ نے فرمایا کہ اے انصار! کیا تم اس پر راضی نہیں ہوکہ لوگ بھیڑ بکری کے جا تیں اور تم الله کے رسول کو اپنے ساتھ لے جاؤ ( اَتَرْضَوْنَ أَنْ یَذْهَبَ النّاسُ بِالشّافِة وَ البَعِیرِ، وَ تَذْهَبُونَ بِالنّبِیّ صَلّی الله عَلَیْهِ وَ سَلّم إِلَى دِ حَالِکُمْ ) شیخ البخاری ، حدیث نم بر 4330۔

اس کامطلب دوسر کے لفظوں میں بیٹھا کہ دوسروں کوا گرمیں نے بھیڑ بکری دی ہے توتم کوتو میں نے خودا پنے آپ کودے دیا ہے، یعنی اللہ کے رسول کو۔

یا اوردوسرے کو جو کھے ملے ہوئے کو ہمیں دیکھ پاتا اوردوسرے کو جو کھے ملے وہ اس کو بہت زیادہ نظر آتا ہے۔ فطرت کے قانون کے مطابق ہمیشہ ایسا ہوتا ہے کہ ملی ہوئی چیز بظاہر زیادہ ہوتی ہے، اور خیلی ہوئی چیز بظاہر کم۔ ایسی حالت میں مذکورہ قسم کا مزاج بے حد خطرناک ہیں۔ اس کا نتیجہ یہ ہوگا کہ آدمی کے اندر سے شکر کا جذبہ کل جائے گا، وہ ناشکری میں جینے لگے گا۔ اور یہ نقصان بلاشبہ تمام نقصانات سے زیادہ ہے۔ جو چیز آدمی کے اندر ناشکری پیدا کرے اس کے غلط ہونے میں کوئی شک نہیں۔

دین میں سب سے زیادہ اہمیت یہ ہے کہ انسان اپنے رب کا شکر گزار بندہ ہنے۔اسس کے ضبح وشام شکر کی نفسیات میں بسر ہوتے ہوں۔لیکن ضروری ہے کہ آدمی اس معاملے میں اپنے شکر کی حفاظت کرنے سے شکر کا حساس آدمی کے اندر سے دخصت ہوجائے گا۔ایسااسی وقت ہوسکتا ہے،جب کہ آدمی ہر لمحاین نگراں بنار ہے۔

# شكريا سركشي

ایک اچھی چیز آپ کوملتی ہے۔اس کواگر آپ اپنی محنت اور قابلیت کا نتیجہ مجسیں تو آپ کے اندر سرکشی کا جذبہ پیدا ہوگا۔اوراگر آپ اس کو خدا کی طرف سے ملی ہوئی چیز محبس تو آپ کے اندر شکر کا جذبہ جاگ اٹھے گا۔ پہلی کیفیت کا نام گمرا ہی ہے اور دوسری کیفیت کا نام ہدایت یا بی۔

موجودہ دنیا کو امتحان (test) کی مصلحت کے تحت بنایا گیاہے۔ دنیا کے تمام واقعات بلاشبہ اللہ کی مرضی سے اوراس کی پلاننگ کے تحت سے ہور ہے ہیں۔ مگر تمام واقعات پر اسباب کا پر دہ ڈال دیا گیاہے۔ آدمی کا امتحان یہ ہے کہ وہ اسباب کے ظاہری پر دہ کو ہٹا کر اصل واقعہ کو دیکھے اوراس پر ایمان لائے۔

آپ کے اندرایک چیز کی طلب پیدا ہوتی ہے۔ آپ اس کے لیے کوشش شروع کرتے ہیں۔ آپ کی کوشش شروع کرتے ہیں۔ آپ کی کوشش مختلف مراحل سے گزرتی ہے۔ کہیں آپ اپنا ذہن استعال کرتے ہیں کہیں اپنی علی طاقت لگاتے ہیں اور کہیں اپنا اثاثہ خرچ کرتے ہیں۔ اس طرح بظاہر اسباب وعلل کے راستہ سے گزرتی ہوئی آپ کی کوشش اپنے انجام تک پہنچتی ہے۔ آپ اپنے مقصود کو پالیتے ہیں۔

اب اگر آپ کوسرف ظاہر ہیں نگاہ حاصل ہے تو آپ اپنی کامیابی کواپنی کوشش کا نتیجہ سمجھیں گےلیکن اگر آپ کووہ نگاہ حاصل ہوجو ہا توں کواس کی گہرائی کے ساتھ دیکھ سکے تو آپ جان لیں گے کہ جو ہواوہ خدکے کیے سے ہوا، یہ میرا کوئی ذاتی کارنامہ نہیں۔

یپی وہ مقام ہے جہاں آدمی کاامتحان ہور ہاہے۔آدمی پرلازم ہے کہ وہ ظاہری پر دہ کو پھاڑ کراندرونی حقیقت کودیکھے۔بظاہراپنے ہاتھ سے ہونے والے کام کے بارے میں بیدریافت کرے کہ وہ حقیقت میں خدا کے ذریعہ انجام پار ہاہے۔

جولوگ اس بصیرت کا ثبوت دیسکیں وہی معرفت والے لوگ ہیں اور جولوگ اس بصیرت کا ثبوت نددیں وہی وہلوگ ہیں جومعرفت سے محروم رہے۔

# شكرا ورسنجيدگي

قرآن کی سورہ الاحقاف میں ایک بندہ صالح کی دعاان الفاظ میں آئی ہے: رَبِّ أَفَذِ عَنِی ٓ أَنُ اللّٰهُ عُرَانَ کَ سُورہ الاحقاف میں ایک بندہ صالح کی دعاان الفاظ میں آئی ہے: رَبِّ أَفَذِ عَنِی ٓ أَشُکُرَ نِعْمَتَكَ آلَّتِیۤ أَنْعَمْتَ عَلَیْ وَعَلَیٰ وَٰلِدَیَّ وَأَنْ أَعْمَلَ صَلِّحَ لَ قَرْضَلَهُ وَأَصْلِحُ لِی فِی اللّٰهُ عُمْدَ وَ اللّٰهُ عَلَیْ وَعَلَیْ وَعَلَیْ وَاللّٰهِ مِنَ آلْمُسُلِمِینَ (47:15) یعنی، اے میرے رب، مجھے توفیق دے کہیں تیرے احسان کا شکرادا کروں جوتونے مجھ پر کیا اور میرے مال باپ پر کیا اور یہ کی میں وہ نیک عمل کروں جس سے تو راضی ہو۔ اور میری اولاد میں بھی مجھ کونیک اولاد دے۔ میں نے تیری طرف رجوع کیا اور میں فرمان برداروں میں سے ہوں۔

سورہ النمل (آیت 19) میں الفاظ کے جزئی فرق کے ساتھ یہی دعا حضرت سلیمان علیہ السلام کے حوالہ سے آئی ہے۔ اس دعا کے ذریعہ ایک سنجیدہ انسان (sincere person) کو یہ تعلیم دی گئی ہے کہ جب اس کونعمت ملے تواس کا حال کیا ہونا چاہیے۔ عام طور پرلوگوں کا حال یہ ہوتا ہے کہ جب ان کو کوئی نعمت (favor) ملتی ہے تو وہ اس کا کریڈٹ خدا کونہیں دیتے ہیں، بلکہ اپنی ذات کو اس کا کریڈٹ دیتے ہیں۔ اس قسم کا کوئی بڑاوا قعہ ایک عام انسان کوفخر وغرور میں مبتلا کرنے کے لیے کافی ہوتا ہے۔ مگرایک بندہ صالح ، جس کو خدا کی معرفت حاصل ہوئی ہو، اللہ سے تعلق قائم ہونے کے بعد اس کوندا کی معرفت حاصل ہوئی ہو، اللہ سے تعلق قائم ہونے کے بعد اس کریگھ کر سرایا شکر بن جا تا ہے۔ جو پچھ بظاہر اس کوذاتی محنت سے حاصل ہوتا ہے۔ اس کوبھی وہ پور سے طور پر خدا کے خانہ میں ڈال دیتا ہے۔ یہی ہر سنجیدہ انسان کا طریقہ ہونا چا ہیے۔ اسی اعتراف کا شرعی نام شکر پر خدا کے خانہ میں ڈال دیتا ہے۔ یہی ہر سنجیدہ انسان کا طریقہ ہونا چا ہیے۔ اسی اعتراف کا شرعی نام شکر میں سے۔ یعنی کسی نعمت کے حصول پر منعم کے لیے دل کی گہرائی سے قدردانی کا اظہار ہے:

طوب عام میں نعمت کے حصول پر منعم کے لیے دل کی گہرائی سے قدردانی کا اظہار ہے:

طوب عام میں تو معاصل میں میں سنجیدہ انسان کا طریقہ مونا چا ہے۔ اسی اعتراف کا شرعی نام شکر طوب عام میں میں تو کا حالے دل کی گہرائی سے قدردانی کا اظہار ہے:

جہاں شکر نہ ہو، یقینی طور پر وہاں دین بھی نہ ہوگا۔اس دنیا کے اندر شکر کے آئٹم اتنے زیادہ ہیں کہاں شکر نہ ہو، یقینی طور پر وہاں دین بھی نہ ہوگا۔اس دنیا کے اندر شکر وجمت کا احساس انسان کے اندر شکر وحمد کے چشمے جاری کر دیتا ہے۔ یہی اللہ سے تعلق کا خلاصہ ہے۔

انسان کے اندر یہ تمزوری ہے کہ اس کی نفسیات میں کسی کیفیت کانسلسل باقی نہیں رہتا۔
انسان سے یہ مطلوب ہے کہ وہ ہمیشہ شکرِ خداوندی کی کیفیات میں زندگی گزارے ۔ اِس لیے انسان پر
مختلف قسم کے ناخوشگوار حالات لائے جاتے ہیں، تا کہ اس کے ذریعے سے انسان کے اندر نعمت اور
منعم کی اہمیت کا احساس ابھرے ۔ تا کہ آدمی کبھی شکر کی کیفیت سے خالی نہونے پائے، وہ اِس دنیا
میں رہتے ہوئے ہر تجربے کے بعد شکر کارسپانس (response) دیتارہے ۔

اِس دنیا میں انسان کواپنے وجود سے لے کرلائف سپورٹ سٹم (life support system) تک جو چیزیں ملی ہیں، وہ سب کا سب اللّٰہ کا عطیہ ہیں۔ انسان کے لیے ضروری ہے کہ وہ اپنے پورے دل وجان کے ساتھ اِن انعامات کے منعم (giver) کا اعتراف کرے۔

#### بخبرانسان

نومبر2004 میں بمبئی (ممبئی) کے لیے میراایک سفر ہوا۔ اس سفر میں ایک بڑا عبرت ناک واقعہ معلوم ہوا۔ ممبئی میں نیتو مانڈ کے نامی ایک ڈاکٹر سے۔ 2003 میں ان کا انتقال ہو گیا۔ وہ امراضِ قلب کے بہت بڑے ماہر سمجھے جاتے تھے۔ سرجری میں اُن کو کمال حاصل تھا۔ انہوں نے بہت سے دل کے مریضوں کی کامیاب سرجری کی تھی۔ آخر میں اُن کو اپنے فن پر بہت غرور آگیا تھا۔ یہاں تک کہ وہ خدا کے منکر بن گئے۔

ایک صاحب نے بتایا کہ ڈاکٹر صاحب نے ایک بار ایک مسلم خاتون کے دل کا آپریشن کیا۔ آپریشن سے صحتیابی کے بعد مسلم خاتون نے ڈاکٹر صاحب سے ملاقات کی، اور بات کرتے ہوئے یہ کہا کہ خدا کا شکر ہے کہ آپریشن کامیاب رہا۔ ڈاکٹر صاحب نے کہااس میں خداکی کیابات ہے۔ تم پیسہ دواور میں تم کوصحت دول گا:

Give me money and I will give you cure.

وہ ایک آپریشن کا معاوضہ تین لا کھروپیے لیتے تھے۔عجیب بات یہ ہے کہ خود اُن کا انتقال دل کے دورے میں ہوا۔ وہ اپنی قیمتی کار میں سفر کرر ہے تھے، ہندوجا ہاسپٹل پہنچے کہ اچا نک اُن پردل کا دورہ پڑا۔ان کوفوراً اسپتال لے جایا گیا، اتفاق سے وہاں اُس وقت جوعملہ تھاوہ ان کو پہچا نتا نہ تھا۔

چنانچہ اسپتال میں ان کے ساتھ لے توجہی کا معاملہ ہوا۔ وہ لے بسی کے ساتھ چلّاتے رہے کہ میں ڈاکٹر مانڈ کے ہوں ۔ مگرعدم واقفیت کی بنا پر وہاں بَر وقت ان کا صحیح علاج نہ ہوسکا اور اسپتال ہی میں ان کا خاتمہ ہو گیا۔

ممبئی کے ایک دوسر سے سرجن، ڈاکٹر کامران سے ملاقات ہوئی۔ انھوں نے بتایا کہ انسان کے جسم میں ایک خاص عنصر ہوتا ہے۔ یہی آپریشن کے بعد اندمال (healing) کا سارا کام کرتا ہے۔ اگر یہ عنصر نہ ہوتو تمام سرجن لیے روزگار ہوجائیں۔ ڈاکٹر مانڈ کے اگر اِس پوری حقیقت پرغور کرتے تو وہ ہر سرجری کے بعد اپنے عجز کو دریافت کرتے لیکن غور وکر نے کی وجہ سے وہ برعکس طور پر سرجری کے واقع میں انہیں عجز کی غذامل رہی تھی، اُس سے دہ غلط طور پر کبر کی غذا مل رہی تھی، اُس سے دہ غلط طور پر کبر کی غذامل رہی تھی، اُس سے دہ غلط طور پر کبر کی غذا ملی رہے اور آخر کا راسی بے خبری کے ساتھ اُن کا خاتمہ ہوگیا۔

موجودہ زمانے میں بیرمزاج بہت زیادہ عام ہوچکا ہے — نعمتوں کا استعال، لیکن مُعم کا اعتراف نہیں۔ہرانسان مکمل طور پرعاجز ہے مگروہ اپنے آپ کوقادر سجھ لیتا ہے۔اس کا سبب بیہ ہے کہ وہ غور وفکر سے کامنہیں لیتا۔حقیقت بیہ ہے کہ اس دنیا میں ہر کام خار ہی اسباب کی رعایت کے ذریعہ انجام فور وفکر سے کامنہیں لیتا۔حقیقت بیہ ہے کہ اس دنیا میں ہر کام خار ہی اسباب کی رعایت کے ذریعہ انجام پاتا ہے۔ آپ کی زندگی میں 99 فی صد سے زیادہ حصہ خدا کا ہے اور ایک فی صد سے بھی کم حصہ آپ کی کوئیٹ کا اپنی کوئیٹ کا دائیں حالت میں انسان کے اندراعتراف (شکر) کا جذبہ خدا کے لیے ہونا چاہیے، نہ کہ اپنی ذات کے لیے۔مگر بجیب بات ہے کہ اِس معالم میں تمام دنیا کے لوگ بہنے ہونا چاہیے، نہ کہ غور کیا جائے تو معلوم ہوگا کہ موجودہ زمانے میں خدا نے انسان کونہا یت فیتی چیزیں عطا کی بین، جوقد کم زمانے میں بادشا ہوں کو بھی حاصل نہیں تھیں۔ مگر میر ہے جر بے کے مطابق، بیش ترلوگ بین، جوقد کم زمانے میں بادشا ہوں کو بھی حاصل نہیں تھیں خدا کی ایک عظیم نعمت ہے مگر غالباً اس نعمت کا تقریباً جوز ہا ہے۔ اور جہاں تک کہ اس نعمت پرشکر کا تعلق ہے وہ تو میں نے اپنے تجر بے میں حقیقی طور پر کسی کے اندر پایا ہی نہیں، نہ مذہبی لوگوں میں اور نہ سیکوار لوگوں میں۔اس معالمے میں دونوں کی حالت ایک ہے۔ — اپنے دین کو جانچنے کا لوگوں میں اور نہ سیکوار لوگوں میں۔اس معالمے میں دونوں کی حالت ایک ہے۔ — اپنے دین کو جانچنے کا معیار ہیہ ہے کہ آپ دیکھیے کہ آپ کے اندرشکر کی نفیات ہے یا نہیں۔

# ناشكرى نهيس

صحابی رسول ابوہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ سلم نے فرمایا: جبتم میں سے کوئی اپنے اوپر اللہ کی نعمت کا اندازہ کرنا چاہے تو وہ اسس کو دیکھے جواس سے کمتر ہو، وہ اس کو نہ دیکھے جواس سے برتر ہو (عَنْ أَبَي هُرَيْرَةَ يَقُولُ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَ سَلَّمَ: إِذَا أَحَبُ أَنْ يَعُلَمَ قَدُرَ نِعُمَةِ اللهِ عَلَيْهِ، فَلْيَنْظُرُ إِلَى مَنْ هُوَ تَحْتَهُ، وَ لَا يَنْظُرُ إِلَى مَنْ هُوَ فَعُ ) الزيدوالرقائق لابن المبارک، حدیث نمبر 1433۔

خدا کے منصوبہ تخلیق کے مطابق، دنیا کی چیزوں کی تقسیم میں یکسانیت نہیں۔ یہاں کسی کو کم ملا ہے اور کسی کو زیادہ۔ کسی کو ایک چیزدی گئی ہے اور کسی کو دوسری چیز۔ اس صورت حال نے دنیوی معاملات میں ایک شخص اور دوسر فی شخص کے درمیان فرق کر دیا ہے۔ اب اگر آدمی اپنا مقابلہ اس شخص سے کرے جو بظاہر اس کو اپنے سے کم نظر آتا ہے تو اس کے اندر شکر کا جذبہ پیدا ہوگا۔ اس کے برعکس، اگر آدمی اپنا مقابلہ اس شخص سے کرنے لگے جو بظاہر اس کو اپنے سے زیادہ دکھائی دیتا ہے تو اس کے اندر ناشکری کا احساس ابھرے گا۔ اس نفسیاتی خرابی سے بچنے کا آسان حل یہ بتایا گیا ہے کہ ہر آدمی اس کو دیکھے جو اس کے اوپر ہے۔

شیخ سعدی نے لکھا ہے کہ میرے پاؤں میں جو تے نہیں تھے۔ میں نے پچھلوگوں کو جوتا پہنے ہوئے دیکھا۔ وہ اسی خیال ہوئے دیکھا۔ وہ اسی خیال ہوئے دیکھا۔ وہ اسی خیال میں تھے کہ ان کی نظر ایک شخص پر پڑی جس کا ایک پاؤں کٹا ہوا تھا۔ یہ دیکھ کر اضوں نے اللّٰد کا شکر ادا کیا کہ اس نے اضیں اس سے بہتر بنا یا اور ان کو دو تندرست پاؤں عطا کیے —اللہ تعالی کو اپنے شکر ادا کیا کہ اس نے اضیں اس سے بہتر بنا یا اور ان کو دو تندرست پاؤں عطا کیے —اللہ تعالی کو اپنے ہو ہر بندہ سے یہ مطلوب ہے کہ وہ اس کا شکر گزار بنے ۔ مگر موجودہ دنیا میں شکر گزار وہی خص رہ سکتا ہے جو اس اعتبار سے اپنا نگر ال بن گیا ہو — ملے ہوئے پرشکر کا جذبہ آدمی کے اندر حوصلہ پیدا کرتا ہے۔ نہ ملے ہوئے پرشکر کا جذبہ آدمی کے اندر حوصلہ پیدا کرتا ہے۔ نہ ملے ہوئے پرشکر کا جذبہ آدمی کے اندر حوصلہ پیدا کرتا ہے۔ نہ ملے ہوئے پرشکر کا جذبہ آدمی کے اندر حوصلہ پیدا کرتا ہے۔ نہ ملے ہوئے پرشکا ہے۔

### دورِسائنس، دورشکر

ماہنامہ پاپولرسائنس نیو یارک (امریکا) سے شائع ہونے والی ایک میگزین ہے۔ یہ میگزین 1872 میں شروع ہوئی، اور آج تک جاری ہے۔اس کے قدیم شمارے گوگل بکس میں موجود ہیں۔اس کے ایک قدیم شمارہ (مارچ 1956ء صفحہ 2) میں ایک پیرا گراف ان الفاظ میں تھا:

From Atom to Star: Research at Bell Telephone Laboratories ranges from the ultimate structure of solids to the radio signals from outer space. Radio interference research created the new science of radio astronomy; research in solids produced the transistor and the Bell Solar Battery. Between atoms and stars lie great areas of effort and achievement in physics, electronics, metallurgy, chemistry and biology. Mechanical engineers visualize and design new devices.

اس مضمون میں ایک امریکی کمپنی، بیل ٹیلیفون لیبوریٹری میں ہونے والی سائنسی ریسرج کا ذکر
کیا گیاہے۔ یعنی ایٹم سے لے کرستارے تک انسانی جدوجہداور کا رنمایاں انجام دینے کے لیے فزکس،
الیکٹر انکس، میٹالرجی، کیمسٹری، اور بایالوجی کا بہت بڑا میدان موجود ہے۔ اس سائنسی لیبوریٹری میں
میکا نیکل انجینئر نئے آلات کا خاکہ بناتے ہیں اورڈیزائن تیار کرتے ہیں۔

ایک سیکولرانسان کی حدیمهال پرختم ہوجاتی ہے ۔لیکن اہل ایمان کی ایک اور حدہے۔وہ ہے، کائناتی نشانیوں سے معرفت وشکر کی غذا حاصل کرنا۔موجودہ زمانہ میں سائنسی ترقیوں نے ایک بہت بڑا کام انجام دیا ہے۔اس نے معرفت اورشکر کے لیے ایک نیالامتنا ہی میدان کھول دیا ہے۔

مثلاً پرندوں کا فضامیں اڑنا قدرت الہی کی ایک عظیم نشانی ہے۔قدیم زمانہ میں قدرت الہی کی اس نشانی (sign) کو صرف پر اسرار عقیدہ کے حت سمجھا جاتا تھا، مگر آج اس کو ایک سائنسی حقیقت کے طور پر سمجھا جاسکتا ہے۔ اب سائنسی دور میں ہم کہرسکتے ہیں کہ آج جب ایک ہوائی جہاز فضامیں اڑکر ایک جبگہ سمجھا جاسکتا ہے۔ اب سائنسی دور میں ہم کہرسکتے ہیں کہ آج جب ایک ہوائی جہاز انفر اسٹر کچر درکار ہوتا سے دوسری جگہ پہنچتا ہے تو اس کے لیے ہوائی جہاز سے باہر ایک بہت بڑا انفر اسٹر کچر درکار ہوتا ہے۔ یہی معاملہ تمام کا کاناتی انفر اسٹر کچر کا ہے، جوتمام نقائص سے پاک (zero-defect) ہوکر زمین کے لیے لائف سپورٹ سٹم کا کام کر رہا ہے۔ یہ بلاشبہ شکر کا بہت عظیم آئٹم ہے۔ (ڈاکٹر فریدہ خانم)

# عالمي شكر

اسلام میں انسانوں کا شکرادا کرنے کو بہت زیادہ اہمیت دی گئی ہے۔ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے بار بار انسانوں کا شکرادا کرنے کی تاکید کی ہے۔ مثلاً ایک حدیث رسول یہ ہے: عَنْ أَبِي هُرَیْرَةَ، عَنِ النّبِي صَلَّى اللهُ عَلَیْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: لَا یَشْکُرُ اللّٰهَ مَنْ لَا یَشْکُرُ النّٰاسَ (مسند احمد، حدیث نمبر 8019)۔ ابوہریرہ کی روایت کے مطابق، رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے کہا: اس نے الله کا شکرادا منہیں کیا، جوانسانوں کا شکرادا نہیں کرتا۔

اس حدیث کا ایک اور مطلب بھی ہے جوابن الا ثیر الجزری (وفات 606 ھ) نے ان الفاظ میں بیان کیا ہے: أَن اللّهَ لَا يَقْبَلُ شُکُرَ الْعَبْدِ عَلَى إِحسانه إِليه، إِذَا كَانَ الْعَبُدُ لَا يَشَکُرُ إِحسانَ النّاسِ و يَکُفُر معروفَهم (جامع الاصول، جلد 2، صفحه 559) ۔ یعنی ، اللّٰداس بندے کا شکر قبول نہیں کرے گاکسی احسان پر ، اگروہ بندہ انسانوں کے احسانات کا شکر اوا نہ کرے یا ان کے احسانات کا انکار کرے۔

غور سے دیکھا جائے تو اسس حدیث میں شکر کا ایک عالمی حکم بیان کیا گیاہے، یعنی دنیا کے تمام انسانوں کا شکر گزار ہونا، اور ان کے لیے دل میں منفی سوچ ندر کھنا۔ قدیم دور میں انسان ایک دوسر بے پرمحدود معنی میں نربھر (dependent) ہوتا تھا۔ مگر دور جدید کو عالمی طور پر باہمی انحصار (global interdependence) کا دور کہا جاتا ہے۔ کوئی انسان کسی دوسسر بے انسان سے لینیا زنہیں، ہرانسان دوسر بے انسان کا محتاج ہے۔ خواہ وہ ڈائر یکٹ طور پر ہویا بالواسط طور پر۔

اسی حقیقت کومولاناوحیدالدین خال صاحب نے ان الفاظ میں بیان کیا ہے: اللہ نے انسانی تاریخ میں ایسے اسبب پیدا کیے کہ انسانوں کے درمیان ایک نئی ڈائیکاٹو می وجود میں آگئی۔ وہ تھی، دوست اورموید (supporter) کی ڈائیکاٹو می یعنی جولوگ دوست تھے، وہ تو دوست ہی تھے لیکن جولوگ دوست نہ تھے، وہ عملاً موید (supporter) بن گئے۔ یہ تبدیلی اس طرح آئی کہ جمہوریت (democracy) اور گلنالوجی کے ذریعہ ایسے حالات پیدا ہوئے کہ ہرآدمی کا مفاد دوسرے آدمی کے

ساتھ جڑا گیا۔ پولیٹکل لیڈر کاانٹرسٹ دوٹر ہے، اور دوٹر کاانٹرسٹ پولیٹکل لیڈر ہے... ٹیچر کاانٹرسٹ اسٹو دنیٹس ہے، اور اسٹوڈنٹس کاانٹرسٹ ٹیچر ہے، وغیرہ۔اس طرح دنیا میں ایک نیابا ہمی انحصار کا کلچر (interdependent culture) وجود میں آیا (الرسالة ستمبر 2017)۔

قدیم زمانے میں بھی انسان ایک دوسرے پر انحصار کرتا تھا، مگر وہ بہت ہی محدود پیمانے پر تھا۔ موجودہ زمانہ میں یہ ظاہرہ، مولانا وحید الدین خال صاحب کے الفاظ میں، ''اپنے نقطۂ انتہا (culmination) کو پہنے گیا ہے۔ موجودہ زمانہ کمل طور پر باہمی مفاد (mutual interest) کے اصول پر قام ہے۔ موجودہ زمانے میں صنعتی تہذیب کے پھیلاؤ کے نتیج میں ایسا ہوا ہے کہ دنیا میں باہمی اصول پر قام ہے۔ موجودہ زمانے میں صنعتی تہذیب کے پھیلاؤ کے نتیج میں ایسا ہوا ہے کہ دنیا میں باہمی انحصار (interdependence) کا دور آگیا ہے۔ اب ہر ایک کو خود اپنے مفاد کے تحت دوسرے کی ضرورت ہے۔ اور کلا سنٹ کی ضرورت ہے، اور کلا سنٹ کی ضرورت ہے، اور مریض کوڈ اکٹر کی ووٹر کی ضرورت ہے، اور مریض کوڈ اکٹر کی۔ لیڈر کو دوٹر کی ضرورت ہے، اور دوڑ کو لیڈر کی ۔ گوشل سوار کی کو مسافر کی ضرورت ہے، اور مسافر کو کمشیل سوار کی کو مسافر کی صنورت ہے، اور مسافر کو کمشیل سوار کی کی مشرورت ہے، اور مسافر کو کمشیل سوار کی کی میں دوئیر ، وغیرہ '۔ (الرسالة شمبر 2020)

اس واقعہ کی ایک مثال روس اور یوکرین کی جنگ ہے، جو فروری 2022 میں شروع ہوئی اور اس مضمون کے لکھے جانے تک 31 جولائی 2022 جاری ہے۔ اس جنگ کی وجہ سے پوری دنیا میں مہنگائی بڑھ چکی ہے۔ حالال کہ یوکرین اور روس زمین کے ایک محدود جغرافی رقبہ میں موجود ہیں۔ مہنگائی بڑھ چکی ہے۔ حالال کہ یوکرین اور روس زمین کے ایک محدود جغرافی رقبہ میں موجود ہیں۔ مہنگائی کا واقعہ عالمی طور پر باہمی ڈپٹرنسی کو ظاہر کرتا ہے۔ اسی طرح سائنسی طنالوجی تمام ترمغرب کی ایجاد ہے، مگر اس سے ساری دنیا فائدہ اٹھار ہی ہے ۔ عالمی ڈپٹرنسی کی ایک اور مثال 2019 میں چین کے ایک شہر سے بھیلنے والی کرونا کی وباہے، جس نے دیکھتے ہی دیکھتے ساری دنیا کو اپنی لیسٹ میں لے لیا۔ پھر اس وبا سے بچاؤ کے لیے ہرانسان نے خود سے ویکسین تیار نہیں کی ، بلکہ بعض مما لک کی پچھ کمپنیوں نے تیار کی ، اور اس کوساری دنیا کے انسانوں کو لگایا گیا، وغیرہ ۔ عالمی اٹھار (global interdependence) کا پیظاہرہ بتا تا ہے کہ موجودہ دور میں ہرانسان کو دوسرے انسان کاشکر گزار ہونا چا ہیے۔ (ڈاکٹر فریدہ غانم)

# ''میں خدا کا کتنامقروض ہوں''

یا الله علی کا واقعہ ہے۔ کورونا وائرس کا ایک 93 سالہ مریض جب اسپتال میں اچھا ہوگیا تو اسپتال والوں نے اس سے صرف ایک دن کا وہ لیا ادا کرنے کے لیے کہا، جو کہ 500 یوروتھا۔ مریض والوں نے اس سے صرف ایک دن کا وہ لیا ادا کرنے کہا کہ آپ بل کے لیے پریشان نہ ہوں۔ بوڑھے انسان نے جو جو اب دیا، اس سے اسپتال کے ڈاکٹر اور اسٹاف بھی رونے لگے۔ اس نے کہا کہ میں اس انسان نے جو جو اب دیا، اس سے اسپتال کے ڈاکٹر اور اسٹاف بھی رونے لگے۔ اس نے کہا کہ میں اس ورقم کے لیے نہیں رور ہا ہوں۔ میں آسانی سے پیسے ادا کرسکتا ہوں۔ میں اس لیے رور ہا ہوں کہ میں 93 سال ادا نہیں کیا۔ کیا تعدا کی اس صحت بخش ہوا میں سانس لے رہا ہوں، لیکن میں نے بھی اس کا بل ادا نہیں کیا۔ اسپتال میں صرف ایک دن کے لیے وہ ٹیلیٹر کا استعال کیا تو اس کا بل 5 سو یورولگ رہا ہے۔ آپ سمجھ سکتے ہیں کہ میں خدا کا گذا زیادہ مقروض ہوں۔ اس کے لیے بھی خدا کا شکر ادا نہیں کیا۔

In Italy, a 93 year old gentleman was on the ventilator in ICU fighting for the Coronavirus and survived. When his Doctor told him that he is billed for 500 Euro for one day ventilator use, he cried. The Doctor tried to comfort him not to feel sad for the cost. What the old man responded made the hospital workers weep. The old man explained: "I don't cry because of the money I have to pay. Thankfully I am able to afford it. I cry for another reason. I cry because I've just come to realize after all these many years on earth I've been breathing God's air for 93 years, yet I have never had to pay for it. It seems it takes over Euro 500 to use a ventilator in the hospital for one day. Do you know how much I owe God Why haven't I ever truly thanked Him all the days of my life for the miracle of this divine gift which I took for granted". (https://bit.ly/3oONJjW)

اِس دنیا میں انسان کواپنے وجود سے لے کرلائف سپورٹ سٹم تک جو چیزیں ملی ہیں، وہ سب کاسب اللّٰد کا یک طرفہ عطیہ ہیں۔انسان کے لیے ضروری ہے کہ وہ پورے دل وجان کے ساتھ اِن انعامات کے منعم (giver) کااعتراف (شکر) کرے۔(ڈاکٹر فریدہ خانم)

#### شكر كى حقيقت

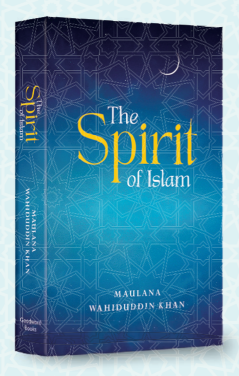
شکریہ ہے کہ آدمی خدا کی نعمتوں کا اعتراف کرے۔ یہ اعتراف اصلاً دل میں پیدا ہوتا ہے۔ اور پھروہ الفاظ کی صورت میں آدمی کی زبان پر آجا تاہے۔

انسان کوخدا نے بہترین جسم اور دماغ کے ساتھ پیدا کیا۔ اس کی ضرورت کی تمام چیزیں افراط کے ساتھ مہیا کیں۔ زبین وآسان کی تمام چیزوں کوانسان کی خدمت میں لگا دیا۔ زبین پرزندگی گزار نے یا تمدن کی تعمیر کرنے کے لیے جوجو چیزیں مطلوب تھیں ، وہ سب وافر مقدار میں یہاں مہیا کردیں۔ انسان ہر کمحان نعتوں کا تجربہ کرتا ہے۔ اس لیے انسان پرلازم ہے کہ وہ ہر کمحہ خداکی نعتوں پرشکر کرے۔ اس کا قلب خداکی نعتوں کے احساس سے سمرشار رہے۔

شکری اصل حقیقت اعتراف ہے۔جس چیز کوانسان کے سلسلہ میں اعتراف کہاجا تا ہے اسی
کا نام خدا کی نسبت سے شکر ہے۔ اعتراف کا لفظ انسان کے مقابلہ میں بولا جا تا ہے اور شکر کا لفظ خدا
کے مقابلہ میں ۔شکر تمام عباد توں کا خلاصہ ہے ۔عبادت کی تمام صورتیں دراصل شکر کے جذبہ ہی کی عملی
تصویر ہیں ۔شکر سب سے زیادہ جامع اور سب سے زیادہ کا مل عبادت ہے ۔شکر خدا پرستا نہ زندگی کا
خلاصہ ہے۔

شکر کا تعلق انسان کے پورے وجود سے ہے۔ ابتدائی طور پر آدمی اپنے دل اور اپنے دماغ میں شکر کے احساس کو تا زہ کرتا ہے، پھر وہ اپنی زبان سے بار باراس کا اظہار کرتا ہے۔ اس کے بعد جب شکر کے جذبات قوی ہوجاتے ہیں تو انسان اپنے مال اور اپنے اثاثہ کو اظہار شکر کے طور پر خدا کی راہ میں خرچ کرنے لگتا ہے۔ اسی طرح اس کا جذبۂ شکر اس کو مجبور کرتا ہے کہ وہ اپنے وقت اور اپنی طاقت کو اس خدا کی راہ میں صَرف کر ہے جس نے اس کو وقت اور طاقت کا بیسر ماید دیا ہے۔ ہمارا وجود پوراکا پورا خدا کا عطیہ ہے۔ اسی حجود پوراکا پورا خدا کا دیا ہوا ہے۔ ہم ایک ایسی دنیا میں جیتے ہیں جوسب کا سب خدا کا عطیہ ہے۔ اسی حقیقت کے اعتراف اور اظہار کا دوسرانام شکر ہے۔

(زیرنظرشاره شکر کے موضوع پرآنے والی نئی کتاب کے منتخب مضامین پر شتمل ہے)



#### A GREAT BOOK FOR UNDERSTANDING THE SPIRITUAL ESSENCE OF ISLAM

- This book focuses on the spirit of Islam
- It aims to inculcate Godconsciousness in a believer
- It also aims to instill wellwishing towards fellow human beings.
- It trains its readers for constant self-introspection

It has beautifully explained how a believer's life experiences are an opportunity for purification of the soul



To order call: 8588822675 sales@goodwordbooks.com MRP Rs. 260 Pages 488



Download PDF of The Spirit of Islam www.cpsglobal.org www.mwkhan.com

www.goodwordbooks.com