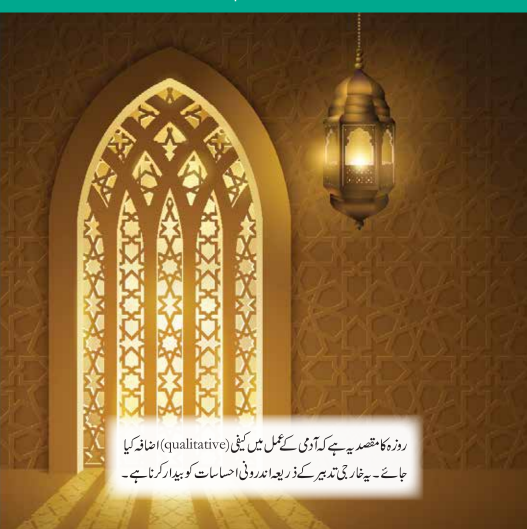


March-April 2022 • Rs. 40



#### مخرير مولانا وحيدالدّين خال فهرست

| هرشت        |                                  |           |                   |
|-------------|----------------------------------|-----------|-------------------|
| 29          | عيدمبارك                         | 4         | روزہ اللہ کے لیے  |
| ىيں 30      | زمین میں فسادنہ                  | 6         | روزه اسپرك        |
| 31          | اعراض كاطريقه                    | 8         | قرآن كامطالعه     |
| 32          | انتظاركي پالىسى                  | 9         | قرآن فہمی کی کلید |
| وزوال 33    | قوموں کا عروج                    | 10 t      | قرآن کا آسان ہو   |
| 34          | استحكام كاراز                    | 11        | اسٹر لیس مینجمنٹ  |
| 35          | شكرسےاضافه                       | عاغلبه 13 | اكثريت پراقليت ك  |
| ر 36        | فضول خرچی نهید                   | 15        | برائی اور بھلائی  |
| روديت 37    | انسانی علم کی محا                | 16        | لقين واعتماد      |
| ريقه 38     | ملاقات كالصحيح ط                 | 17        | سبق لینے والے     |
| ض 39        | گلراؤ <u>ے</u> اعرا <sup>و</sup> | 18        | سازش بےاثر        |
| كاراز 40    | كامياب قيادن                     | رہتے 19   | حالات يكسال نهيس  |
| 41          | عضه پي جانا                      | 20        | رمضان كاروزه      |
| 42          | مشوره مفید بیر                   | خزانه 21  | كائنات معرفت كا   |
| خيرخوا ې 43 | دعوت يعنى انسانى                 | ے 22      | خواہش کےخلاف      |
| نصر 44      | سى پي ايس كامة                   | 23        | دور رس کلام       |
| 45          | اعتكاف                           | 24        | ٹائم مینجمنٹ      |
| بق 46       | آتش فشال كاس                     | 26        | صلح بہتر ہے       |
| 47          | ٹوئٹر کاسی ای ا                  | 27        | انتهابسندی نهیں   |
| مرکز 48     | خبرنامهاسلامي                    | 28        | سچائی کی در یافت  |

Printed and published by Saniyasnain Khan on behalf of Al-Markazul Islami, New Delhi Printed at Tara Art Printers Pvt. Ltd. A46-47, Sector 5, Noida-201301 Published from 1, Nizamuddin West Market

New Delhi-110013 Editor: Saniyasnain Khan Total Pages: 52

March-April 2022 | Volume 47 | Issue 2

Editor-in-Chief Prof. Farida Khanam Assistant Editor Farhad Ahmad

Al-Risala

1, Nizamuddin West Market New Delhi 110013 Mobile: 8588822679, Tel. 0120 4314871 Email: cs.alrisala@gmail.com

Annual Subscription Rates

Retail Price ₹40 per copy
Subscription by Book Post ₹200 per year
Subscription by Regd. Post ₹400 per year
Subscription (Abroad) US \$20 per year

Bank Details
Al-Risala Monthly
Punjab National Bank
A/c No. 0160002100010384
IFSC Code: PUNB0016000
Nizamuddin West Market Branch

To order books by Maulana Wahiduddin Khan, please contact Goodword Books Tel. 0120 4314871 Mobile: 8588822675 Email: sales@goodwordbooks.com

Goodword Bank Details Goodword Books State Bank of India

> A/c No. 30286472791 IFSC Code: SBIN0009109





Mobile: 8588822679

#### روزه الله کے لیے

ایک حدیث قدی میں روزہ کی اہمیت اس طرح بیان کیا گیا ہے کہ انسان کے ہر عمل میں اسپرٹ کنٹنٹ (spirit content) کے اعتبار سے 10 گنا سے 700 گنا تک اضافہ ہوتا ہے۔ لیکن اللہ نے فرمایا ہے کہ روزہ میرے لیے ہے اور میں ہی اس کا اجر دوں گا (کُلُ عَمَلِ ابْنِ آدَمَ يُضَاعَفُ، الْحَسَنَةُ عَشُرُ أَمُثَالِهَا إِلَى سَبْعِمِائَة ضِعْفِ، قَالَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ: إِلَّا الصَّوْمَ، فَإِنَّهُ لِي وَأَنَا أَجْزِي بِهِ) صحیح مسلم، حدیث نمبر 1151۔

اسس مدیث قدسی کو دوسرے قرآنی حوالوں کے ساتھ ملا کرغور کیا جائے تو یہ طیک اوے ملتا ہے ۔ رمضان قرآن کا مہینہ ہے (2:185)۔ قرآن تدبر و تعنکر کی کتاب (book of contemplation) ہے (39:29)۔ دوسرے الفاظ میں، رمضان اسپر پچول سرگرمیوں میں اضافہ کامہینہ ہے۔

قرآن میں بسم اللہ کے بعد سب سے پہلی آیت یہ ہے:الْحَمْدُ وللّاوَرَ بِ الْعَالَمِینَ (1:2)۔ یعنی، سب تعریف اللہ کے لیے ہے جوسارے جہان کا ما لک ہے۔ یہ آیت قرآن کا خلاصہ ہے۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ قرآنی ہدایت کی روثنی میں اللہ کی نعمتوں پرغور وفکر کرنا، اور زیادہ سے زیادہ کوشش کر کے اللہ کے شکر میں جینے والا بننا۔

اس لحاظ سے حدیث قدسی پرغور کیا جائے تواس کا پیمنہوم نکلتا ہے کہ رمضان غور وفکر کا مہینہ (month of contemplation) ہے۔ رمضان میں روزہ رکھنے کا مقصد یہ ہے کہ انسان اپنی فزیکل سرگری کو کم کرے اور انٹلیکچول سرگری کو بڑھائے۔ وہ اپنے خالق وما لک کے انعامات اور نشانیوں کے اندرغور وفکر میں زیادہ وقت گزارے۔

مثلاً یہ کہ غذا (food) انسانی زندگی کے لیے بنیادی جزء کی حیثیت رکھتی ہے۔غذا انسان کے لیے مزیداضا فیہ کے ساتھ وہی حیثیت رکھتی ہے جوحیثیت مشین کے لیے ایندھن (fuel) کی ہے۔روزہ

کا مقصد یہ ہے کہ محدود اوقات میں اس پر پابندی لگا کر انسان کے اندر یہ احساس جگایا جائے کہ غذا انسان کے لیے کتنی اہم خدائی نعمت ہے۔

حقیقت یہ ہے کہ اگرانسان تیار شدہ ذبہ ن رکھتا ہوتواس کے لیےروزہ ، نیوٹن کے ایپل شاک (apple shock) بنتا ہے، تا کہ انسان کی تضکنگ فیکلٹی طاقتور انداز میں ٹرگر (trigger) ہو اور وہ اللہ رب العالمین کی نعمتوں کی دریافت نو (rediscovery) کرے اور اس کی معرفت میں جینے والا بن جائے۔

جب فاسٹنگ شاک سے ایک روزہ دار کا مائنڈٹر گر ہوگا تو وہ زیادہ گہرے انداز میں حقیقتوں پرغور کرنے لگے گا۔ وہ سوچ گا کہ میرے خالق کی کیسی عجیب رحمت ہے کہ اس نے میرے لیے پیشگی طور پر سولر سسٹم کی ایک دنیا بنائی۔ یہ دنیا پوری طرح میرے لیے ایک کسٹم میڈ دنیا تقی۔ پھر اس دنیا میں مجھ کور کھا۔ یہاں ایسا ہوا کہ میرے خالق نے میری ہر فطری ضرورت کو پیشگی طور پر جانا اور پیشگی طور پر اس کومیرے لیے زمین میں فراہم کردیا۔

مثلاً یہاں زمین کے کرہ کے اندرونی حصہ میں تیل (oil) کا ذخیرہ بڑی تعداد میں رکھ دیا جو میری تمام سرگرمیوں کے لیے ایندھن کی ضرورت کو پورا کرتا ہے۔ پھر اس نے زمین کے اوپر میٹے اور کھاری پانی کے چھوٹے بڑے رزروائر (reservoir) بنائے اوران کو پانی سے بھر دیا۔ اس طرح اس نے زمین کے اوپر نباتات اگائے اوران کو آئسیجن کی پیداوار کے لیے ایک عظیم فیکٹری کارول مقدر کردیا۔ اسی طرح اس نے زمین کی اوپری سطح کو soil کی حیثیت سے ڈیولپ کیا اور اس پر میرے لیے ہرقسم کی حیات بخش غذائیں اگائیں، وغیرہ وغیرہ۔

روزه دارکی اسپرٹ یہ ہوتی ہے کہ وہ روزه رکھ کراپنے آپ کوتیار (prepared) انسان بناتا ہے تا کہ وہ اللہ کی بے پایاں نعمتوں (blessings) کا شدت کے ساتھ احساس کر کے ان میں غرق ہوجائے۔اگر روزہ دار ایسا کر ہے تو اس کا روزہ اللہ کے لیے (for the sake of God) بن ماستوں بن جائے گا جس کو حدیث میں لامحدود اجر (reward) کہا گیا ہے۔

#### روزه اسپرط

اسلام میں پانچ اعمال ستون (pillars) کی حیثیت رکھتے ہیں۔ اس سلسہ میں ایک متعلق حدیث کے الفاظ یہ ہیں: بُنی الإسلامُ عَلَی حَمْسٍ: شَهَادَةِ أَنْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ، وَإِقَامِ الصَّلاَةِ، وَإِيتَاءِ الزِّ کَاةِ، وَالحَجِّ، وَصَوْمِ رَمَضَانَ (صَحِح البخاری، حدیث نمبر 8) صحح اللهِ، وَإِقَامِ الصَّلاَةِ، وَإِيتَاءِ الزِّ کَاةِ، وَالحَجِّ، وَصَوْمِ رَمَضَانَ (صَحِح البخاری، حدیث نمبر 8) مسلم، حدیث نمبر 16) یعنی، آپ نے کہا کہ اسلام کی بنیاد پانچ چیزوں پر رکھی گئی ہے۔ اس بات کی سلم، حدیث نمبر 16) یعنی، آپ نے کہا کہ اسلام کی بنیاد پانچ چیزوں ہیں۔ اور نماز قائم کرنا ورز کو قدینا اور جج کرنا اور رمضان کے روز ہے رکھنا۔

جس طرح عمارت کچھ ستونوں پر کھڑی ہوتی ہے، اسی طرح اسلامی زندگی پانچ ارکان پر قائم ہوتی ہے۔ اسی طرح اسلامی زندگی پانچ ارکان پر قائم ہوتی ہے۔ یہ پانچ ارکان بظاہر پانچ ریچولس (rituals) ہیں۔ یعنی کلمہ ایمان کے الفاظ کوزبان سے بول دینا، صلاۃ کے متعین طریقہ کو دہرا دینا، زکوۃ کی مقررہ رقم نکالنا، فج کے مراسم کوادا کرنا، رمضان کے صوم کا اہتمام کرنا۔ مگراس کا مطلب شکل برائے شکل برائے اسپرٹ ہے۔ یعنی ان احکام کی ایک روحانی حقیقت پائی جائے۔

یارکان اسی وقت ارکان اسلام بیں جب کہ ان کواس طرح اختیار کیا جائے کہ ان کی شکل کے ساتھ ان کی معنوی روح بھی آدمی کے اندر پائی جارہی ہو۔روح کو جدا کرنے کے بعد شکل کاموجود ہونا ایسا ہی ہے جیسے اس کا موجود نہ ہونا۔اسلام کا ایک رکن صوم (روزہ) ہے۔صوم کی ظاہری صورت رمضان کے مہینہ کاروزہ ہے، یعنی صبح سے شام تک بھوکا اور پیاسار ہنا الیکن اس کی معنوی اسپرٹ صبر اور تواضع ہے۔صبر و تواضع بلا شبہ زندگی کی سب سے بڑی طاقت ہے۔ یہی تمام کامیا بیوں کاراز ہے۔ حقیقی روزہ صبر اور تواضع کی صفت بیدا کرتا ہے، اور انسان کے اندراعلی انسانی کردار بیدا کرتا ہے۔

حدیث میں ہے: وَهُوَ شَهُرُ الصَّبْرِ (صحیح ابن خزیمہ، حدیث نمبر 1887)۔ یعنی رمضان کا مہینہ صبر کامہینہ ہے۔''صبر کامہینہ'' کامطلب ہے ۔۔ مشقت کامہینہ۔رمضان کے مہینے میں آدمی کو اپنے معمولات کو توڑنا پڑتا ہے۔اس کو بیرکرنا پڑتا ہے کہ وہ پیاس کے باوجود پانی نہ ہے، اور بھوک کے باوجود کھانا نہ کھائے ، وہ اپنی خواہشات (desires) کو کنٹرول میں رکھے۔رمضان کواگر درست طور پر گزارا جائے تو پورا کا پورامہینہ مشقتوں کامہینہ بن جائے گا۔

سپچروزہ دار کے لیے رمضان کامہینہ مسلسل صبر کامہینہ ہے، دن کے اوقات میں بھی اور دات کے اوقات میں بھی۔ جو آدمی پوری اسپرٹ کے ساتھ روزہ رکھے، اس کے اندر یے عمومی مزاج پیدا ہو جائے گا کہ وہ ناخوش گوار باتوں کو برداشت کرے، وہ لوگوں کی قابل شکایت باتوں کونظر انداز کرتے ہوئے زندگی گزارے، وہ متواضع انسان، یعنی مین کٹٹو سائز (man cut to size) بن جائے گا۔ اس کے برعکس، جولوگ صوم کومخش ان کی شکل کے اعتبار سے اختیار کریں، وہ خصوص شکل کی حد تک تواس کو اپنائیں گے ۔ مگر اس شکل کے باہر ان کی زندگی اس سے بالکل آزاد اورغیر متعلق ہوگی۔ مثلاً رمضان کا مہینہ آئے گا تو ایسے لوگ سی سیزنل رسم (seasonal ceremony) کی طرح ایک مہینہ کاروزہ رکھ لیں گے۔ مگر وہ صبر کے موقع پر صبر نہیں کریں گے۔ وہ ہر اشتعال دلانے والے موقع پر مشتعل ہو کر ظراؤ کا راستہ اختیار کریں گے۔ اور اس کی وجہ یہ ہوگی کہ ظاہری طور پر اضوں نے روزہ تو رکھ لیا، مگر ان کے دل ودماغ میں روزہ کی اسپر ٹیپدانہ ہوسکی۔

موجودہ دنیا میں ہرآدمی کو بار بارمنفی تجربات پیش آتے ہیں۔ ایسی حالت میں شبت نفسیات کے ساتھ دنیا میں رہنا صرف اُس انسان کے لیے ممکن ہے جوصبر کے ساتھ دنیا میں رہنے کے لیے تیار ہو۔ روزہ اِسی صبر کی تربیت ہے۔ سچاروزہ آدمی کو اِس قابل بنا تا ہے کہ وہ ناخوش گواروا قعات سے غیر متاثر رہ کر زندگی گزارے، وہ منفی تجربات کے باوجود مثبت سوچ (positive thinking) پر فیر متاثر رہ کر زندگی گزارے، وہ منفی تجربات کے باوجود مثبت سوچ (positive thinking) پر جوآدمی کو حوصلہ مندا نذرندگی کی تربیت ہے۔ قائم رہے۔ صبر آدمی کو حوصلہ مند بنا تا ہے۔ اور روزہ اِسی قسم کی حوصلہ مندا نذرندگی کی تربیت ہے۔ جوآدمی اسلام کے پانچ ارکان کو اختیار کرلے وہ مومن و مسلم ہوگیا۔ وہ اس کا مستحق ہوگیا کہ دنیا میں اس کو جنت میں داخل کیا جائے۔ مگر اسلام کے پانچ ارکان اپنی شکل اور روح دونوں کے اعتبار سے مطلوب ہیں۔ ان کی ادائیگی پر جن انعامات کا وعدہ ہے اس کا تعلق کامل ادائیگی پر ہے، نہ کہ ادھوری ادائیگی پر۔

#### قرآن كامطالعه

ایک صاحب سے ملاقات ہوئی۔ جدید معیار کے مطابق، وہ ایک اعلی تعلیم یافتہ انسان ہیں۔
اُن کا کمرہ انگریزی کتابوں سے بھر اہوا تھا۔ گفتگو کے دوران انھوں نے بتایا کہ ان کو مطالعے کا بہت شوق ہے۔ وہ زیادہ تر انگریزی ناولیں پڑھتے ہیں۔ اِسی کے ساتھ وہ سنجیدہ موضوعات پر لکھی ہوئی کتابیں بھی پڑھتے ہیں۔ میں نے اُن سے پوچھا کہ آپ نے سیکڑوں ناولیں اور کتابیں پڑھی ہیں۔ اِس مطالع کے دوران آپ نے بہت سی بامعنی باتیں پڑھی ہوں گی۔ اِس قسم کی کوئی ایک مثال بتائے۔ وہ بہت جوش وخروش کے ساتھ یہ کہتے رہے کہ میں نے ایسی بہت سی باتیں پڑھی ہیں، مگروہ کوئی ایک بات بھی نہتا سکے۔ میں نے کئی مثالیں دے کر بتایا کہ بامعنی بات سے میری مراد کیا ہے، مگراصرار کے باوجودوہ الیسی کوئی ایک بات بھی نہ بتا سکے۔

اِس کا سبب کیا ہے۔ اِس کا سبب یہ ہے کہ لوگ کتابوں کو تفریج (wisdom) اور نصیحت کے لیے پڑھتے ہیں۔ وہ کتابوں کو اِس لیے نہیں پڑھتے کہ اس سے حکمت (wisdom) اور نصیحت کی چیزیں دریافت کریں اور مطالعے کو اپنے ذہنی ارتقا کا ذریعہ بنائیں۔ اور جب مطالعے کا مقصد تفریح ہو، تو وہ حکمت کے حصول کا ذریعہ کیسے بن جائے گا۔ یہی معاملہ قرآن کا ہے۔ موجودہ دور کے مسلمان قرآن کو صرف برکت اور فضیلت کے لیے پڑھتے ہیں۔ اس لیے انھیں قرآن سے حکمت اور مسلمان قرآن کو کوئی آئٹم حاصل نہیں ہویا تاہے۔

قرآن کا مطالعہ کیا جائے تو اس میں احکام کی آئیتیں بہت کم ملیں گی۔ بعض علما کے مطابق، قرآن کی کل آیات 6236 میں سے احکام کی آئیتیں صرف 200 میں۔ اس کے مقابلے میں ان آئیوں کی قرآن کی کل آیات 6236 میں سے احکام کی آئیتیں صرف 200 میں۔ اس کے مقابلے میں ان آئیوں کی تعداد زیادہ ہے جن میں حکمت یا نصیحت کی باتیں ہیں۔ کیوں کہ قرآن کا مقصود یہ ہے کہ انسان کے اندر تفکر اور تد ہرکی صلاحیت کو زندہ کیا جائے تا کہ وہ اپنے آپ کو ایک ارتقا یافتہ شخصیت کی صورت میں تعمیر کرے۔ وہ ہر تجربہ کو اپنے ایمان کی غذا بنا لے، وہ ہر کرائسس کو پینے (manage) کرکے اس کو لیے اثر کردے، وہ ہر منفی سوچ کو شبت سوچ میں تبدیل کرلے۔

# قرآن ہی کی کلید

قرآن فہمی کی کلید (key) کیا ہے۔ ایک صورت یہ ہے کہ آپ اپنے مائنڈ سیٹ کے مطابق اس کا جواب تلاش کریں۔ جیسے امریکا کے سابق کمیونسٹ ہاورڈ فاسٹ (Howard Fast) نے کہا تھا کہ میں خود اپنے مائنڈ سیٹ کے مطابق کمیونسٹ بنا۔ مگر اس معاملے میں صحیح طریقہ یہ ہے کہ خود قرآن تھا کہ میں خود اپنے مائنڈ سیٹ کے مطابق کمیونسٹ بنا۔ مگر اس معاملے میں صحیح طریقہ یہ ہے کہ خود قرآن سے اس کا جواب معلوم کیا جائے۔ اس اعتبار سے اگر قرآن کا مطالعہ کیا جائے تو قرآن میں اس کا جواب متعین طور پر صرف ایک ملے گا، اور وہ ہے تقوی ہے۔ یعنی قرآن کے مطابق ، تقوی فہم قرآن کی کلید ہے۔ اس سلسلے میں قرآن کی تین آئیتیں ہے میں : خولے الْکِتَابُ لَادَیْبَ فِیہِ هُمَّ مَی لِلْہُ تَقْقِینَ (2:2)۔

اس سلسلے میں قرآن کی تین آیتیں یہ ہیں: ذَلِكَ الْكِتَابُ لَارَیْبَ فِیهِ هُدًى لِلْمُتَّقِینَ (2:2) ۔
یعنی یہ اللہ کی کتاب ہے۔اس میں کوئی شک نہیں۔اس میں ہدایت ہے اہل تقویٰ کے لیے۔دوسری آیت یہ ہے: وَاتَّقُوا اللّٰہَ وَیُعَلِّمُ کُمُ اللّٰہُ (2:282) ۔ یعنی اللّٰہ سے ڈرو، اللّٰہُ کو کم دے گا۔ایک اور آیت یہ ہے: إِنْ تَتَقُوا اللّٰهَ یَجْعَلْ لَکُمُ فُرُ قَامًا (8:29) ۔ یعنی اگرتم اللّٰہ سے ڈرو گے تو وہ تم کو فرقان عطا کرے گا۔

قرآن کی ان آیتوں سے معلوم ہوتا ہے کہ قرآن کے معانی کاادراک کرنے کے لیے سب سے زیادہ اہم چیزیہ ہے کہ آدمی کے اندر تقویٰ کی صفت پائی جاتی ہوتقویٰ کا مادہ وقعی یَقِیِ سے زیادہ اہم چیزیہ سے کہ آدمی مطلب اس طرح لکھا ہے: جعل النّفس فی وِ قَایَةٍ ممایخاف (المفردات، راغب الاصفہانی ،صفحہ 881) ۔ یعنی آدمی جس چیزسے ڈرے، اس سے اپنا بچاؤ کرنا۔

تقوی آدمی کومخاط (cautious) انسان بنا تا ہے۔ جو آدمی مختاط ذہن رکھتا ہو، وہ کسی معاملے میں غیر ذمہ دارا ندرائے قائم نہیں کرسکتا، وہ رائے بنانے سے پہلے سنجیدگی کے ساتھ فور کرے گا۔اس کی بیمختاط روش اس کو بھٹلنے سے بچالے گی۔اس کی روش اس بات کی ضامن بن جائے گی کہ وہ غیر ذمہ دارا ندرائے قائم کرنے سے بچے۔وہ جورائے بھی قائم کرے، ہر پہلو پر لے لاگ انداز میں غور کرکے قائم کرے۔

#### قرآن كا آسان مونا

قرآن کے اسلوب کے بارے میں ایک آیت ان الفاظ میں آئی ہے: وَلَقَدُ یَسَّرُ نَا الْقُرُآنَ لِلِیِّ کُو فَهَلُ مِنْ مُلَّ کِو الله اس کا مطلب یہ ہے کہ قرآن وضوح (clarity) کی زبان میں ہے، قرآن باعتبار اسلوب ایسی زبان میں نہیں ہے، جس کا مفہوم سمجھنا انسان کے لیے مشکل ہو۔ اس کی ایک مثال یہ ہے کہ قرآن میں اللہ رب العالمین کے بارے میں یہ آیت آئی ہے: قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدُّ اللهِ مثال یہ ہے۔ یہ وضوح کی ایک مثال ہے۔ یہ آیت کوئی شخص سے تو وہ فوراً اس کا مطلب سمجھ لے گا۔

اس کے برعکس، اگر خدا کے بارے میں قرآن کی تعلیم شایث (trinity) کے تصور پرمبنی ہو تو سننے والے کواس کا مطلب فوراً سمجھ میں نہیں آئے گا۔ مثلاً قرآن میں خدا کا تصور بتاتے ہوئے یہ کہا جائے کہ خدا کا تصور التثلیث فی التو حید، والتو حید فی التثلیث پرمبنی ہے ۔ جس کو انگریزی زبان میں تھری اِن ون، اینڈ ون اِن تھری (three in one, and one in three) کہا جاتا ہے ۔ تواس کو سمجھنے کے لیے قرآن کے قاری کوایک مدت تک خور کرنا پڑے گا۔

اسی طرح عباسی دور میں مسلمانوں کے درمیان میں جوعلم کلام پیدا ہوا، وہ پورا کا پوراالیسی زبان میں ہے، جس کے اندر کوئی وضوح (clarity) نہیں۔ مثلاً اللہ کے تعلق سے علم کلام کا ایک جملہ یہ بہ: القَوْل بِوُ جُوب و جو د مَوْ جُو د و جو دہ لَهُ لذاته غیر مفتقر إِلَى مَا يسند و جو دہ إِلَيْهِ (غایة المرام فی علم الکلام للآ مدی ، صفحہ 1) ۔ یعنی اس کے وجود کے موجود ہونے کے وجود کا وجوب اس کی ذات ہے، کسی کی احتیاج کے بغیر ، جس کی طرف اس کے وجود کا انحصار ہو۔

حقیقت یہ ہے کہ قر آن کامتن جب تیسیر (وضوح) کی زبان میں ہے، تو آپ کواس کی تفسیر سجی تیسیر (وضوح) کی زبان میں کرنا چاہیے۔ یہ بات صحیح نہ ہوگی کہ اصل کلام تو تیسیر کی زبان میں کہو، اور اس کی تفسیر عدم وضوح کی زبان میں ککھی جائے۔وضوح (clarity) کی زبان سے مراد فطری اسلوب ہے، یعنی غیر پیچیدہ اسلوب یا مغلق اسلوب (complex style)۔

# اسطر ليس ملينجمنط

#### Stress Management

مسائل اور مصائب کے وقت کوئی شخص ذہنی تناؤ کا شکار کیوں ہوتا ہے۔ اس کا سبب یہ ہے کہ وہ اس کو ایک ایسی چیز سمجھ لے کہ جو کچھ پیش ہے کہ وہ اس کو ایک ایسی چیز سمجھ لے کہ جو کچھ پیش آیا ہے وہ خود فطرت کے قانون کے تحت پیش آیا ہے تو وہ کبھی ذہنی تناؤ کا شکار نہ ہو۔ مثلاً اگر آندھی اور بارش کے وقت آدمی ذہنی اور بارش کے وقت آدمی ذہنی تناؤ کا شکار نہیں ہوتا۔ وہ اس کو فطرت کے قانون کے تحت ہونے والاایک واقعہ سمجھتا ہے اور معتدل انداز میں اس کا سامنا کرتا ہے۔

یم معاملہ زندگی کے مسائل اور مصائب کا بھی ہے۔ یہ چیزیں خالق کے خلیقی منصوبہ کے حت پیش آتی ہیں۔وہ انسان کے لیے زحمت میں رحمت (blessing in disguise) کی حیثیت رکھتی ہیں۔ آدمی اگر پیش آنے والے مصائب کو اس حیثیت سے لیووہ کبھی ذہنی تناؤ کا شکار نہو۔

مصائب یامسائل کاسامنا کرنے کے دوطریقے ہیں۔ایک، صبر کاطریقہ، اور دوسرا بے صبر ک کاطریقہ۔ بے صبر کی کاطریقہ، دوسر لے لفظوں میں، منفی ردعمل (negative reaction) کاطریقہ ہے۔اس کے برعکس، صبر کاطریقہ مثبت ردعمل (positive response) کاطریقہ ہے۔ ذہنی تناؤ ہمیشہ بے صبری کا نتیجہ ہوتا ہے۔اس کے مقابلہ میں صبر کا طریقہ آدمی کو ذہنی تناؤ کا شکار ہونے سے بھالیتا ہے۔ بھالیتا ہے۔

اس دنیا میں ہرآدمی قانونِ خداوندی ، بالفاظ دیگر قانونِ فطرت کے تابع ہے۔ وہ اپنے آغاز میں بھی اسی قانون کے ماتحت ۔ ایسی حالت میں میں بھی اسی قانون کے ماتحت ۔ ایسی حالت میں حقیقت پیندی کا طریقہ یہ ہے کہ کوئی مردیا عورت جب بھی کسی مسئلہ سے دو چار ہوتو وہ معتدل انداز میں اس کاسامنا کرے۔ وہ اس کواپنے تی میں خیر سمجھ کراس کوقبول کرے۔

اسس آیت میں مصیبتوں کا مقصد ابتلاء (وَلَدَبُلُونَگُه ) بتایا گیاہے۔ ابتلاء کے معنی امتحان یا آزمائش ہے۔ انسانی زندگی میں اس قسم کے امتحان کا مقصدیہ ہے کہ اس کو حوادث کے درمیان تربیت دے کرزیادہ بہتر انسان بنایا جائے۔ حوادث کسی آدمی کے لیے ترقی کا زینہ ہیں۔ حوادث کے ذریعہ آدمی کا ذہن بیدار ہوتا ہے۔ حوادث کے ذریعہ آدمی کے اندر پختگی (maturity) آتی ہے۔ حوادث آدمی کو متحرک کرنے کا ذریعہ ہیں۔ حوادث آدمی کے لیے زندگی کے سفر میں مہمیز کا کام کرتے ہیں۔ حوادث آدمی کے بیر آدمی نامکمل ہے۔ یہ حوادث ہی ہیں جوادث کی شخصیت کو مکمل شخصیت بناتے ہیں۔

اسس سے معلوم ہوا کہ حوادث کا صحیح مقابلہ یہ نہیں ہے کہ اپنے زہنی عمل کود بانے (suppress) کی کوشش کی جائے۔ بہت سے لوگ یہی طریقہ اختیار کرتے ہیں۔ وہ سگریٹ یا شراب کے ذریعہ اس کو مجلانے کی کوشش کرتے ہیں۔ وہ مخصوص ورزشوں کے ذریعہ اپنے اندرذہنی عمل کو معطل کردینا چاہتے ہیں۔ وہ حقیقی زندگی سے فرار (escape) کا کوئی طریقہ تلاش کرتے ہیں۔ وہ میڈیٹیشن (meditation) کے ذریعہ اپنے ذہن کو ایک ایسی حالت میں لے جاتے ہیں جس کو ذہنی تخدیر (intellectual anaesthesia) کہا جاسکتا ہے۔ اس قسم کے تمام طریقے فطرت کے خلاف ہیں اور جو چیز فطرت کے خلاف ہووہ کہی انسان کے لیے مفیز نہیں ہوسکتی۔ حقیقت یہ ہے کہ ذہنی پریشانی کاحل ذہنی عمل کو دبانا نہیں ہے بلکہ اس کو بینے (manage) کرنا ہے۔

# اكثريت يراقليت كاغلبه

قرآن کی سورہ البقرہ میں ایک قدیم واقعہ کاذکر ہے۔ اس کے تحت فطرت کے ایک ابدی قانون کو بتایا گیا ہے، ایک ایسا قانون جو کبھی بدلنے والانہیں۔ اس سلسلہ میں قرآن کی مذکورہ آیت کا ایک حصہ یہ ہے: گھ مِنْ فِئَةٍ قَلِیلَةٍ غَلَبَتْ فِئَةً كَثِیرَةً بِإِذْنِ اللَّهِ وَاللَّهُ مَعَ الصَّابِرِینَ ( 2:249)۔ ایک حصہ یہ ہے: گھ مِنْ فِئَةٍ قَلِیلَةٍ غَلَبَتْ فِئَةً كَثِیرَةً بِإِذْنِ اللَّهِ وَاللَّهُ مَعَ الصَّابِرِینَ ( 2:249)۔ یعنی، کتنے ہی چھوٹے گروہ اللہ کے حکم سے بڑے گروہ پر غالب آئے بیں۔ اور اللہ صبر کرنے والوں کے ساتھ ہے۔

قرآن کی اس آیت میں چھوٹے گروہ اور بڑے گروہ کے درمیان پیش آنے والے جس واقعہ کو ہتایا گیا ہے وہ کوئی پر اسرار بات نہیں، وہ مکمل طور پر ایک فطری واقعہ ہے جومعلوم قانون کے تحت پیش آتا ہے۔ مزید یہ کہ اس کا تعلق ہر گروہ سے ہے، خواہ وہ مذہبی ہویا غیر مذہبی ۔ خواہ وہ ایک ملک کا رہنے والا ۔ خواہ وہ ایک زمانہ میں رہنے والا ہویا کسی دوسر نے رمانہ میں رہنے والا۔

اصل یہ ہے کہ ہرانسان کے اندر پیدائشی طور پر اتھاہ صلاحیت موجود ہوتی ہے۔ مگر ابتدائی طور پر یہ صلاحیت سوئی ہوئی ہوتی ہے۔ جو چیزاس صلاحیت کو جگاتی ہے وہ صرف ایک ہے، اور وہ چیلنج کی حالت ہے، یعنی ایک دوسرے سے مسابقت (competition) کا چیلنج۔ اسی حالت کو قرآن میں عداوت (البقرق، 2:30؛ الاعراف، 7:24) سے تعبیر کیا گیا ہے۔ چیلنج (یا عداوت) کے حالات آدمی کے اندرسوئی ہوئی صلاحیتوں کو جگاتے ہیں۔ اور جن لوگوں کو چیلنج والے حالات پیش نہ آئیں ان کے اندر چھیی ہوئی صلاحیتیں ہیدار نہیں ہوتیں۔ وہ ایک کمتر انسان کی مانند جیتے ہیں اور کمتر انسان کی مانند مرجاتے ہیں۔

حچھوٹے گروہ اور بڑے گروہ کے درمیان فرق اسی فطری قانون کی بنا پر پیش آتا ہے۔کسی سماج میں جب ایک گروہ کم تعداد میں ہواور دوسرا گروہ زیادہ تعداد میں تواس فرق کی بنا پر دونوں کوالگ الگ حالات سے دو چار ہونا پڑتا ہے۔ ایک کومبر کی مشقت سے گذرنا پڑتا ہے اور دوسر اصبر کی مشقت سے بچار ہتا ہے۔ اس دباؤ بچار ہتا ہے۔ چھوٹا گروہ مسلسل طور پر بڑے گروہ کے مقابلہ میں چیلنج کی حالت میں رہتا ہے۔ اس دباؤ کی بنا پر چھوٹے گروہ کے لوگوں کی صلاحیتیں مسلسل بیدار ہوتی رہتی ہیں۔ اس کے مقابلہ میں دوسرا گروہ اپنی برتر پوزیشن کی بنا پر چیلنج یا دباؤ کی صورت حال سے بچا ہوا ہوتا ہے۔ اس لیے اس کی صلاحیتیں زیادہ بیدار نہیں ہوتیں۔

اس فرق کی بنا پر ایسا ہوتا ہے کہ چھوٹے یا تمز در گروہ کی تخلیقیت (creativity) بڑھتی رہتی ہے۔ اس کے مقابلہ میں دوسرا گروہ مسلسل طور پرغیر تخلیقیت (uncreativity) کا شکار ہوجا تا ہے۔ یہ عمل خاموثی کے ساتھ اور مسلسل طور پر جاری رہتا ہے۔ یہاں تک کہ وہ وقت آتا ہے، جب کہ ایک گروہ پورے معنوں میں تخلیقی گروہ (creative group) بن جاتا ہے، اور دوسرا گروہ پورے معنوں میں غیر تخلیقی گروہ (uncreative group) کی صورت اختیار کرلیتا ہے۔

قرآن کی یہ آیت ایک فطری حقیقت کو بتاتی ہے۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ فئۃ قلیلۃ (غیر محفوظ گروہ) مسلسل اپنی اہلیت کو بڑھا تار ہتا ہے۔ یہاں تک کہ وہ تعداد کی قلت کے باوجودا پنی برتر صفات کی بنا پر عملاً غالب حیثیت حاصل کر لیتا ہے۔ اس کے برعکس، فئۃ کثیرۃ (محفوظ گروہ) مسلسل طور پر انحطاط کا شکار ہوتا رہتا ہے۔ وہ باہمی اتحاد، گہری سوچ اور دوررس عمل جیسی صلاحیتیوں سے محروم ہوتا چلا جا تا ہے۔ یہاں تک کہ وہ آخر کا راپنی ہی دنیا میں عملاً مغلوب ہوکررہ جاتا ہے۔

روزہ اس بات کا سبق ہے کہ کہی ایک جائز چیز بھی ناجائز ہوجاتی ہے اور ایک مطلوب چیز بھی غیر مطلوب بن جاتی ہے۔

اسلام یہ ہے کہ انسان خدا کی منع کی ہوئی چیزوں سے رک جائے۔روزہ ہر سال یہی سبق دینے کے لیے فرض کیا گیا ہے۔

# برائی اور پھلائی

قرآن میں زندگی کا ایک قانون بتایا گیاہے۔اس قانون کا تعلق ہر فردسے ہے، مردسے بھی اور عورت سے بھی مردسے بھی اور عورت سے بھی ۔ مام انسان سے بھی اور خاص انسان سے بھی ۔ اسسلسلہ میں قرآن کی آیت یہ ہے: إِنَّ الْحَسَنَاتِ یُلْ هِبْنَ السَّیِّمَاتِ ذَلِكَ ذِكْرَی لِلنَّا كِرِینَ (11:114) یعنی ، بے شک نیکیاں دور کرتی ہیں برائیوں کو ۔ یہ یادد بانی سے یادد بانی حاصل کرنے والوں کے لیے ۔

انسان پتھز نہیں ہے۔انسان سے مختلف قسم کی غلطیاں پیش آتی ہیں۔ بار بار ایسا ہوتا ہے کہ ایک مرد یاایک عورت سے ایک واقعہ سرز دہوگیا۔ بعد کوانہیں احساس ہوا کہ مجھے سے غلطی ہوگئی۔اب سوال یہ سبے کہ اس غلطی کی تلافی کے سوال یہ سبے کہ اس غلطی کی تلافی کے اسی اصول کو بتایا گیا ہے۔

آدمی جب کوئی غلطی کرتا ہے تواس کا سب سے پہلا اثریہ ہوتا ہے کہ اس کے دل کے اندر ایجھے اور برے کے بارے میں حسّاسیت (sensitivity) کم ہوجاتی ہے۔ اورا گرآدمی بار باروہی برائی کے خلاف کرتا رہے تواس کی حساسیت پوری طرح ختم ہوجائے گی۔ جب کہ یہی حساسیت برائی کے خلاف سب سے بڑا چِک (check) ہے۔ ایسی حالت میں حساسیت کا ختم ہونا انسان کا گویا حیوان بن جانا سب سے بڑا چِک (عمل صرف یہ ہے کہ آدمی برائی کرنے کے بعد بھلائی کرے۔ وہ اپنی غلطی کا کھلا اعتراف کرے۔ وہ اپنی غلطی کا کھلا اعتراف کرے۔ وہ اس بات کا فیصلہ کرے کہ وہ آئندہ ایسی غلطی نہیں کرے گا۔ جو آدمی ایسا کرے وہ اپنے دل کو دوبارہ پاک کرلے گا۔ اس کے دل کی حساسیت دوبارہ اس کی طرف لوٹ آئے گی۔

برائی کا دوسرااثر وہ ہےجس کا تعلق ساج سے ہے۔ساج کے ایک فرد کا برائی کرنا ایسا ہی ہے جیسے پرسکون پانی میں پتھر پھینکنا۔ چنانچہ ایک فرد کا برائی کرنا پورے ساج کومتاثر کرنے کا سبب بن جاتا ہے۔ایسی حالت میں اپنی برائی کی تلافی کرنا گویا پورے ساج کو بگاڑ سے بچانا ہے۔ یہ فرد کے او پرایک ساجی فرض ہے کہ وہ اپنی برائی کے انجام سے ساج کو بچائے۔

#### لقين واعتماد

قرآن میں پیغمبر اسلام صلی اللہ علیہ وسلم کا ایک واقعہ بیان کیا گیا ہے۔ پیغمبر اسلام مکہ میں 570 عیسوی میں پیدا ہوئے۔ 610 عیسوی میں آپ نے مکہ میں توحید کامشن شروع کیا۔ وہاں ان کی سخت مخالفت ہوئی۔ چنانچہ 622 عیسوی میں وہ مکہ سے ہجرت کر کے مدینہ چلے گئے۔ کیوں کہ مکہ کی قبا کلی پارلیمنٹ، دارالندوہ میں آپ کے قتل کا فیصلہ کیا جاچکا تھا۔ بیا یک بے حدخطرنا کسفرتھا۔ دوہفتہ کے اس سفر کے دوران ایک باروہ ایک غار (ثور) میں چھپے ہوئے تھے۔ آپ کے مخالفین جو آپ کی تلاش میں نکلے تھے، وہ تلوار لیے ہوئے غار کے مخھ تک پہنچ گئے۔ اس وقت آپ کے واحد ساتھی ابوبکرصدیق تھے۔ انہوں نے بیمنظر دیکھا تو کہا کہ اے خدا کے رسول، وہ تو یہاں بھی پہنچ گئے۔ اس اس کے جواب میں پیغیم ساتھی ابوبکرصدیق تھے۔ انہوں نے جو کہا، اس کو قرآن میں ان الفاظ میں بیان کیا گیا ہے: لَا تَحْوَدُنْ

موجودہ زندگی میں بار بارایسا ہوتا ہے کہ انسان کسی ایسی صورت حال میں مبتلا ہوجا تا ہے جہاں وہ اپنے آپ کو بن جہاں وہ اپنے آپ کو بن جہاں وہ اپنے آپ کو بن جہاں وہ اپنے آپ کو گئتا ہے۔ اس حالت میں اس کو ضرورت ہوتی ہے کہ کوئی ایسی ذات ہوجس پروہ یقین کر سکے۔جواس کے عجز کی تلافی بن جائے۔

خداتمام طاقتوں کا سرچشمہ ہے۔خداکی ذات پریقین آدمی کو اتھاہ سہارادیتا ہے۔خداپریقین آدمی کو اتھاہ سہارادیتا ہے۔خداپریقین آدمی کو ایک ایسی ہمت دیتا ہے جو کبھی نہ ٹوٹے ۔خداکا عقیدہ کسی آدمی کے لیے حوصلہ کا سب سے بڑا خزانہ ہے ۔جس آدمی کو خداکی ذات پر پورایقین ہوجائے وہ کسی بھی حال میں بے حوصلہ نہیں ہوگا۔وہ کسی بھی حال میں اس احساس سے دو چار نہیں ہوگا کہ اس کا راستہ بند ہے۔وہ ہر حال میں آگے بڑھتا چلا جائے گا۔زندگی کی آخری منزل تک پہنچنے میں کوئی بھی چیزاس کے لیے رکاوٹ نہیں ہے گی سے خدا کا عقیدہ انسان کی اندرونی صلاحیتوں کو جگادیتا ہے۔وہ انسان کے اندرایک نیاعزم پیدا کردیتا ہے۔ وہ اس کی داخلی قو توں کو متحرک کر کے ایک بے حوصلہ انسان کو باحوصلہ انسان بنادیتا ہے۔

### سبق لینے والے

سورہ المجر بیں بعض تاریخی واقعات کاذکر کیا گیا ہے۔ یہ واقعات قوموں کے عروج وزوال کی داستان کو بتاتے ہیں۔ ان تاریخی واقعات کی طرف اشارہ کرتے ہوئے قرآن میں کہا گیا ہے:

اِنَّ فِی ذَلِكَ كَرَيَاتٍ لِلْمُتَوَسِّمِين (15:75) یعنی، بےشک اس میں نشانیاں ہیں متوسمین کے لیے۔
عربی زبان میں وسم کے معنی علامت کے ہوتے ہیں۔ توسم کے معنی ہیں، کسی چیز کی حقیقت کواس کی علامت اور قرینہ (clue) سے معلوم کرنا، اپنی عقل وفر است سے اصل بات کو جان لینا۔ مثلاً آپ کسی کو دیکھ کرکہیں: تَوَ سَمْتُ فِیهِ الْحَیْرِیا تَوَ سَمْتُ فِیهِ الشَّرِیِ یعنی اس کی ظاہری حالت کو دیکھ کرمیں نے اندازہ کیا کہ اس کے اندر شرکا مادہ ہے۔ جس آدمی کے اندر یہ صلاحیت ہواس کومتو سِیم کہا جاتا ہے۔

اصل یہ ہے کہ کائنات میں جو چیزیں ہیں، ان سب کی تخلیق اس طرح کی گئی ہے کہ ہر چیز انسان کے لیے عملاً ایک سبق بن گئی ہے۔ تمام چیزیں روحانی حقیقتوں (spiritual realities) کی مادی تمثیلات (material illustrations) ہیں۔انسان کو چاہیے کہ وہ ان سے نصیحت لے۔

یپی وہ صلاحیت ہے جو کسی آدمی کوصاحب بھیرت بناتی ہے۔ جن لوگوں کے اندریہ نھیجت لینے کی صلاحیت ہووہ ہرمشاہدہ اور ہر تجربہ سے سبق لینے رہیں گے۔ وہ سطور میں بین السطور کو پڑھیں گے۔ وہ ظاہری واقعات میں اس کے معنوی پہلوؤں کو دریافت کریں گے۔ وہ کسی چیز کوصرف اس کے ظاہر (face-value) پر نہلیں گے۔ بلکہ وہ اس کی گہرائی تک اتر کر اس کی اصل حقیقت کو معلوم کریں گے۔

یے صلاحیت آدمی کو اس قابل بناتی ہے کہ وہ محرومی کے واقعہ کو تجربہ میں ڈھال لے۔ وہ معلومات کو سبق بنا سکے۔وہ حال میں مستقبل کو دیکھ لے۔ یہی وہ صلاحیت ہے جو کسی آدمی کو مفکر (thinker) بناتی ہے۔ یہی وہ صلاحیت ہے جو کسی آدمی کو مد برکا درجہ عطا کرتی ہے۔اس صلاحیت کے بغیرایک آدمی صرف عالم ہے، مگراس صلاحیت کے ساتھ وہ ایک تخلیقی عالم بن جاتا ہے۔

#### سازش بےاثر

سورہ آل عمران میں بتایا گیا ہے کہ سازش کا سب سے زیادہ موثر توڑ کیا ہے۔ وہ ہے — صبراور تقویٰ کے ذریعہ سازش کا کامیاب دفاع صبراور تقویٰ کے ذریعہ سازش کا کامیاب دفاع کیا جاسکتا ہے۔ اس سلسلہ میں قرآن کی آیت یہ ہے : قاِنْ تَصْبِرُوا وَتَتَّقُوا لَا يَضُرُّ كُمْ كَيْلُهُمْ شَيْئًا لَيْ اللّهَ يَمَا يَعْبَلُونَ مُحِيطٌ (3:120) یعنی ، اگرتم صبر کرواور خدا کا تقویٰ اختیار کروتوان کی کوئی تدبیر تم کو نقصان نہ پہنچائے گی۔ جو کچھوہ کررہ بیان خدااس کا احاطہ کیے ہوئے ہے۔

قرآن کی اس آیت میں فطرت کے ایک قانون کو بتایا گیا ہے۔ وہ یہ کہ اس دنیا میں اصل مسئلہ سازش کی موجود گی نہیں ہے، بلکہ اصل مسئلہ یہ ہے کہ سازش کے فطری توڑ کے لیے صبر اور تقوی لا موجود نہ ہو۔ موجودہ دنیا کو چیلنج اور مسابقت کے اصول پر بنایا گیا ہے۔ اس لیے یہاں ہمیشہ ایسا ہوتا ہوتا ہے کہ ایک فریق دوسر نے فریق سے آگے بڑھنے کے لیے سازش کرتا ہے۔ لیکن اگرزیر سازش فریق کے اندر صبر اور تقوی کی صفت موجود ہوتو وہ اس کے لیے حفاظت کی گارنٹی بن جائے گا۔

صبر کامطلب یہ ہے کہ جوکارروائی کی جائے وہ ردعمل کے تحت نہ کی جائے بلکہ مثبت غور وفکر کے بعد کھنڈ نے ذبن کے تحت کی جائے ۔ تقوی یعنی گاڈ کانشس نس (God consciousness) اس بعد کھنڈ نے ذبن کے تحت کی جائے ۔ تقوی یعنی گاڈ کانشس نے نہ ہے، وہ جوکارروائی کرے وہ خدا کی مقرر کی ہوئی حدود کے اندر کرے ۔ وہ خدا کے احکام کا پابند ہو، نہ کہ خود اپنی خواہشات و ترغیبات کا پابند۔

سازش یا تشدد کے مقابلہ میں اگر جوابی سازش اورتشدد کاطریقہ اختیار کیاجائے تو اس سے فریقین کے درمیان ضد بڑھتی ہے۔ نفرت اور انتقام کی نفسیات جاگتی ہے۔ ایک دوسرے کے درمیان وہ منفی جذبہ پیدا ہوتا ہے جس کوعام طور پر''سبق سکھانا'' کہتے ہیں۔اس طرح کے ماحول میں اصل مسئلہ مزید بڑھتا ہے۔انتقام درانتقام کے نتیجہ میں وہ ایک ایسی برائی کی صورت اختیار کرلیتا ہے جوکبھی ختم ہونے والانہیں۔

# حالات يكسال نهيس رستے

سورہ آل عمران میں ایک صورت حال پر تبصرہ ہے۔ پیغمبر اسلام کے ساتھیوں کو بدر کے مقابلہ میں اپنے مخالفین پر فتح حاصل ہوئی تھی۔ اس کے بعد احد میں انہیں اپنے مخالفین سے شکست ہوگئی۔ اس پر تبصرہ کرتے ہوئے قرآن میں ارشاد ہوا ہے: إِنْ يَمْسَسُكُمْ قَرْحٌ فَقَلْمَسَّ الْقَوْمَ قَرْحٌ مِثْلُهُ وَتِلْكَ الْآَيَّامُ نُدَا وِلُهَا بَدُيْنَ النَّاسِ (3:140) یعنی، اگرتم کوکوئی زخم پہنچا ہے تو دشمن کو بھی ویسا ہی زخم پہنچ چکا الْآیَّامُ نُدَا وِلُهَا بَدُیْنَ النَّاسِ (3:140) یعنی، اگرتم کوکوئی زخم پہنچا ہے تو دشمن کو بھی ویسا ہی زخم پہنچ چکا ہے۔ اور ہم ان ایام کولوگوں کے درمیان بدلتے رہتے ہیں۔

قرآن کی اس آیت میں قوموں کے بارے میں ایک تاریخی قانون کو بیان کیا گیاہے۔اور وہ یہ کہ اس دنیا میں میکن نہیں کہ کوئی قوم ہمیشہ غالب رہے یا ہمیشہ فتح حاصل کرتی رہے۔اس بنا پر حالات ہمیشہ کسی ایک قوم کے موافق نہیں ہوتے۔حالات کا فیصلہ بھی ایک گروہ کے تق میں ہوتا ہے اس بیا اور کبھی دوسرے گروہ کے تق میں۔ایسی حالت میں لوگوں کو چاہیے کہ وہ تاریخ کے فیصلہ کو قبول کریں۔وہ شکایت اور احتباح کے بجائے از سرنوا پنے ممل کی منصوبہ بندی کریں۔

ایسااس لیے ہوتا ہے کہ موجودہ دنیا کومسابقت کے اصول پر بنایا گیا ہے۔اس دنیامیں ہمیشہ ایک گروہ اور دوسرے گروہ کے درمیان مقابلہ جاری رہتا ہے۔اس مقابلہ میں کبھی ایک گروہ کو جمیت حاصل ہوتی ہے اور کبھی دوسرے گروہ کو۔مقابلہ آرائی کا یہ ماحول قوموں کومسلسل طور پر ہیداررکھتا ہے۔اس کی وجہ سے ترقی کاعمل برابر جاری رہتا ہے۔

الیں حالت میں حقیقت پیندی ہے ہے کہ ہارنے والے اور جیتنے والے دونوں اپنی ہار اور جیت کو وقتی سمجھیں ۔ نہ ہارنے والا پست ہمت ہواور نہ جیتنے والا فخر و نا زکی نفسیات میں مبتلا ہو جائے ۔ اس معاملہ میں معتدل معاملہ میں معتدل رویہ پر قائم رہنا گویا قدرت کے فیصلہ کوسلیم کرنا ہے ۔ اس کے برعکس ، معتدل رویہ سے ہٹنا گویا قدرت کے فیصلہ پر راضی نہ ہونا ہے ۔ مگر جولوگ اس معاملہ میں قدرت کے فیصلہ پر راضی نہ ہونا ہے۔ مگر جولوگ اس معاملہ میں قدرت کے فیصلہ پر راضی نہ ہوں وہ خود اپناہی نقصان کریں گے ، نہ کہ کسی اور کا۔

یہ معاملہ پوری طرح فطرت کے قانون کا معاملہ ہے۔ وہ کسی کے لیے اور کسی کی وجہ سے بدلنے والانہیں۔الیں حالت میں کوئی فریق اگراس کو قبول نہ کرے تو اس کا بیعدم قبول ایسا ہی ہے جیسے کوئی شخص یہ کہے مجھے کچھول کے ساتھ کا نٹا مطلوب نہیں یا کوئی شخص اس بات پر احتجاجی مہم چوا کے ساتھ کا نٹا مطلوب نہیں یا کوئی شخص اس بات پر احتجاجی مہم اور جو حلائے کہ دنیا کے نظام کو اس طرح بدل جانا چاہیے کہ یہاں صرف میرے لیے موافق موسم ہو، اور جو موسم میرے خلاف ہووہ کبھی زمین پر نہ آئے۔

عالمی نظام کے بارے میں اس قسم کی شکایت واحتجاج حبتنی بے معنی ہے اتنا ہی بے معنی وہ شکایت واحتجاج بھی ہے جوسیاسی تبدیلی یا قوموں کے عروج وزوال پر کی جائے۔

#### رمضان كاروزه

رمضان کاروزہ اس کے لیے روزہ ہے جواس سے پہلے' روزہ''کی حقیقت سے آشنا رہا ہو، اوراس کے بعد بھی روزے کی اسپرٹ اس کے اوپر طاری رہے۔ باقی جولوگ روزہ کو صرف بھوک پیاس سمجھتے ہیں ان کاروزہ بھی بس تیس دن کی بھوک پیاس ہے، اس سے زیادہ ان کے روزے کی کوئی حقیقت نہیں۔ روزہ دار سے یہ مطلوب ہے کہ وہ ناجائز چیزوں سے ہمیشہ کے لیے روزہ رکھ لے۔ رمضان اسی قسم کی روزہ دارانہ زندگی کی ایک خصوصی تیاری ہے۔

اہل ایمان کو اس دنیا میں طرح طرح کے ''روزوں''کا سامنا کرنا ہے۔ کہیں خواہشات پر کنٹرول کی ضرورت ہے ، کہیں ضروریات کومحدود کرنے کا سوال ہے ، کہیں خواہشات پر کنٹرول کی ضرورت ہے ۔ کہیں ضروریات کومحدود کرنے کا سوال ہے ، کہیں آرزوؤل کو قربان کرنے کا مسئلہ ہے ۔ غرض اس دنیا کی امتحان گاہ سے جے سلامت گزرنے کے لیے بہت سی چیزول کو چھوڑنا ہے ۔ ایک مہینہ کاروزہ اسی بات کی تربیت ہے کہ انسان سال بھر ممنوعات سے کیسے''روزہ'' رکھے ۔ حقیقت یہ ہے کہ روزہ کا مطلب اللہ کے لیے خواہشول پر روک لگانا ہے ۔ خواہ روک لگانے کی فہرست کھانے پینے جیسی چیزول تک بہنچ جائے۔

#### كائنات معرفت كاخزانه

قرآن میں سب سے زیادہ جس چیز پر زور دیا گیا ہے، وہ تد براور تفکر ہے۔ قرآن کے مطابق، ہماری گر دوپیش کی دنیا حقائق کا خزانہ ہے۔ اس میں غور وفکر کے ذریعہ آدمی زندگی کی حقیقتوں کو دریافت کرسکتا ہے۔ اسسلسلہ میں قرآن کی کھھ آیٹیں یہ ہیں: إنَّ فِی حَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالْحَتِلَافِ وَرِیافت کرسکتا ہے۔ اسسلسلہ میں قرآن کی کھھ آیٹیں یہ ہیں: ان فِی حَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالْحَتِلَافِ اللَّمَالِ وَالنَّمَالِ لِاَیْانِ اللَّمَالِ اللَّمَالِ وَالنَّمَالِ اللَّمَالِ اللَّمَالِ وَالنَّمَالِ وَالنَّمَالِ وَالنَّمَالِ وَالنَّمَالِ وَالنَّمَالِ وَالنَّمَالِ وَالنَّمَالُوں اور زمین کی پیدائش میں اور رات دن کے باری باری آنے میں عقل والوں کے لیے بہت نشانیاں ہیں۔ جو کھڑے اور اپنی کروٹوں پر اللّٰہ کو یاد کرتے ہیں ااور آسمانوں اور زمین کی پیدائش میں غور کرتے رہتے ہیں۔ وہ کہا تھے ہیں کہا ہے ہمارے رب تونے یہ سب بے مقصد نہیں بیا یہ تو یا کہ ہے، پس ہم کوآگے کے عذا ہے سب بے مقصد نہیں بنایا۔ تو یا کے ہے، پس ہم کوآگے کے عذا ہے سب بے ا

قرآن کی ان آیتوں میں جوبات کہی گئی ہے اس کوسائنس آفٹر وقد سے تعبیر کیا جاسکتا ہے۔
کائنات کے سائنسی مطالعہ کا مقصد صرف ٹیکنکل ترقی نہیں ہے۔ اس سے بڑھ کراس کا ایک اور مقصد
ہے، اور وہ ہے خالق کی تخلقات میں خالق کو دریافت کرنا۔ تخلقات کا گہرا مطالعہ کر کے زندگی کے
راز کو معلوم کرنا۔ مادی کائنات کی تحقیق کر کے بید جاننا کہ اس کے نقشہ کے مطابق ، انسانی ترقی
کا قانون کیا ہے۔

قرآن (الملک، 67:3) بتاتا ہے کہ کائنات میں کوئی خلل (flaw) نہیں ۔ اس طرح کائنات کامطالعہ انسان کے لیے اس میں مددگار ہے کہ وہ اپنی زندگی کی تعمیر قشکیل بھی کامیابی کے ساتھ انجام دے سکے ۔حقیقت یہ ہے کہ انسان کے لیے اپنی زندگی میں جونقشہ مطلوب ہے وہ وہی ہے جو بقیہ کائنات میں بالفعل قائم ہے ۔ چنانچہ آدمی جب کائنات کامطالعہ کرتا ہے تو وہ اس میں ایک طرف خالق کی تجلیات کو پالیتا ہے اور دوسری طرف اس کو یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ اس کو اپنی زندگی کی کامیاب تعمیر کن خطوط پر کرنا چاہیے۔

#### خواہش کےخلاف

سورہ النساء میں اس پرزور دیا گیا ہے کہ شوہر اور بیوی میں اگر اختلاف ہوجائے اور وہ ایک دوسرے کو ناپیند کرنے لگیں تو دونوں کو گراؤ کے بجائے موافقت کا طریقہ اختیار کرنا چاہیے۔ اس سلسلہ میں کہا گیا ہے: فَإِنْ کَرِهُ تُهُوهُنَّ فَعَسَى أَنْ تَكُرَهُوا شَيْئًا وَيَجْعَلَ اللَّهُ فِيهِ خَيْرًا كَثِيرًا (4:19) یعنی، اگر وہم کو ناپیند ہوں تو ہوسکتا ہے کہ ایک چیزتم کو پیند نہ ہومگر اللہ نے اس میں تہمارے لیے بہت بڑی بھلائی رکھ دی ہو۔

میاں اور بیوی کے تعلقات میں جب بھی اختلاف پیدا ہوتا ہے تواس کا سبب یہ وتا ہے کہ ہر ایک دوسرے کے ناپیندیدہ پہلو کو مبالغہ آمیز انداز میں دیکھنے لگتا ہے۔ حالانکہ اسی وقت اس کے اندرکسی اور اعتبار سے پہندیدہ پہلو کو دہوت ہے۔ مگر عضہ کی وجہ سے دونوں پیندیدہ پہلو کو دیکھنے سے قاصر رہتے ہیں۔ حقیقت یہ ہے کہ اس دنیا میں کوئی بھی آدمی صرف برانہیں ہوتا۔ ہر آدمی کی زندگی کا کوئی مثبت پہلو ہوتا ہے اور کوئی منفی پہلو۔ اگر منفی پہلو کونظر انداز کر کے معاملہ کیا جائے تواس کے زبردست فائدے دونوں فریق کو حاصل ہوں گے۔

ازدواجی زندگی میں جب ایک مرداور عورت دونوں اپنے آپ کوشامل کرتے ہیں تو یہ دونوں کے لیے سب سے زیادہ قریبی تعلق کے ہم معنی ہوتا ہے۔ اس قسم کا قریبی تعلق بے حدمفید ہے۔ مگر اسی کے ساتھ اس قسم کے قریبی تعلق میں ایسا بھی ہوتا ہے کہ دونوں کے درمیان فرق کی بنا پر اختلافات پیدا ہو جائیں اور پھر کسی ایک فرق کی بنا پر دونوں ایک دوسرے کومطلوب سے کم سمجھنے لگیں۔ مگر یہ سرتا سرنادانی ہے۔ عقلمندی یہ ہے کہ قریبی تعلق کے تعمیری پہلوؤں کو دھیان میں رکھا جائے اور ان سے بھر پورطور پر فائدہ اٹھایا جائے۔ جہاں تک ناپسندیدہ پہلوؤں کی بات ہے تو اس معاملہ میں حقیقت پسندا خطریقہ اختیار کرتے ہوئے اس کونظرانداز کردینا چا ہیے، یہی مرد کو بھی کرنا ہے اور یہی عورت کو بھی — کسی خاندان یا معاشرہ کی ترقی واستحکام کا رازیہ ہے کہ اس کے افراد ایک دوسرے کی کمیوں کونظرانداز کرتے ہوئے ان کی خوبیوں کو بروئے کا مرقع دیں۔

#### دوررس کلام

قرآن کی سورہ النساء میں کامیاب کلام کاذکر کیا گیاہے۔ پیغمبر سے خطاب کرتے ہوئے بتایا گیاہے کہ جولوگ بظاہرا نکار کی روش اختیار کیے ہوئے بیں ان کوکس طرح اقر ارکی روش پرلایا جائے۔ چنانچہ ارشاد ہوا ہے: فَاَعْدِ ضَ عَنْهُمْ وَعُلْلَهُمْ وَقُلْ لَهُمْ فِى أَنْفُسِهِمْ قَوْلًا بَلِیغًا (4:63) ۔ یعنی، پستم ان سے اعراض کرواوران کوفسیحت کرواوران سے ایسی بات کہوجوان کے دلول تک پہنچنے والی ہو۔

قول بلیغ سے مرادوہ کلام ہے، جوآدمی کے ذہن کوایڈریس (address) کرنے والا ہو۔ جوآدمی کونئی سوچ میں ڈال دے۔اس کلام سے انسان کوٹیک اوے (takeaway) ملے۔اس سے انسان کی غفلت ٹوٹے۔ اس کے اندر نیا تفکیری عمل (thinking process) جاری ہوجائے۔ وہ چیزوں پر ازسر نوغور کرنے لگے۔اس کے اندر محاسبہ خویش کا مزاج پیدا ہوجائے۔ اس کارائے قائم کرنے کاطریقہ بدل جائے ، وہ ایک سنسیر (sincere) انسان بن جائے۔

جب کوئی شخص کسی بات کو ما ننے سے انکار کرتا ہے تو اس کا بیا نکار سادہ طور پر محض انکار نہیں ہوتا، بلکہ اس کا سبب بیہ ہوتا ہے کہ ذہنی کنڈیشننگ کی بنا پر وہ بات اس کی سمجھ میں نہیں آتی ۔ لمبی مدت تک ایک خاص فکری ماحول میں رہنے کی وجہ سے ایسا ہوتا ہے کہ وہ چیزوں کو ایک خاص زاویہ سے دیکھنے لگتا ہے۔ اس لیے وہ چیزوں کو کسی اور زاویہ سے دیکھنے نہیں پاتا۔ اکثر حالات میں کسی انسان کا انکاراس کی فکری مجبوری کی بنا پر ہوتا ہے، نہ کہ دانستہ سرکشی کی بنا پر۔

الیں حالت میں ضرورت ہوتی ہے کہ صبر آزما کوشش کے ذریعہ اس کے اندرنئ سوچ لائی جائے۔ اس کے زہن کے او پر پڑے ہوئے پر دوں کو ہٹا دیا جائے ۔ مصلح کا کام یہ ہے کہ وہ لائی جائے۔ اس کے ذہن کے او پر پڑے ہوئے خیر خوا ہا خطور پر ان کو سمجھانے ہجھانے کا طریقہ جاری لوگوں کی منفی روش کونظرانداز کرتے ہوئے خیر خوا ہا خطور پر ان کو سمجھانے ہجھانے کا طریقہ جاری رکھے۔ وہ ان کے ذہن پر پڑے ہوئے پر دوں کو اس طرح ہٹائے کہ سچائی کی بات کسی رکاوٹ کے بغیر اس کے ذہن تک پہنچ جائے۔ جب ایسا ہوگا تو اس کے لیے سچائی کا اعتراف اسی طرح آسان بن جائے گا جس طرح کسی باپ کے لیے اپنے بیٹے کو پہچاننا آسان ہوتا ہے۔

## طائم مينجمنط

قرآن كى سوره النساء مين نماز كاحكم بتايا گيا ہے جواسلام ميں اہم ترين عبادت ہے۔اس سلسله ميں قرآن كى ايك آيت يہ ہے: إِنَّ الصَّلَاةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِتَابًا مَوْقُوتًا (4:103) \_ يعنى، بے شك نمازمسلمانوں پرفرض ہے اپنے مقرر وقتوں میں \_

یصرف نماز کامعاملہ نہیں ہے۔ بلکہ زندگی کے ہرمعاملے میں اہل ایمان سے وقت کی پابندی مطلوب ہے۔ وسیع تراپلیکیشن کے اعتبار سے آیت کامطلب ہے: إِنَّ الحَیَاةَ کَانَتُ عَلَى الْمُؤُمِنِينَ كِعَابًا مَوْ قُوتًا (یعنی زندگی کواس کے مقرر وقتوں میں استعال کرنا مسلمانوں پر فرض ہے)۔

نمازاسلام کی ایک بنیادی عبادت ہے۔اس کاروزاندادا کرناہرمسلمان پرفرض ہے۔وہرات اور دن کے درمیان پانچ بارمقرر اوقات پر ادا کی جاتی ہے۔جس طرح نماز کی ادائیگی ضروری ہے اسی طرح اس کے اوقات کی یابندی بھی ضروری ہے۔

نمازاصلاً ایک عبادت ہے۔ مگراس کی ادائیگی میں اوقات کی پابندی کوشامل کردیا گیاہے۔
اس طرح نماز گویاوقت کی پابندی کا ایک سبق ہے جوہر دن لازمی طور پر انجام دیاجا تاہے۔ دوسرے
الفاظ میں یہ کہنماز عبادت کے ساتھ ٹائم مینجمنٹ (time management) کی ایک لازمی تربیت
ہے۔ اس طرح نمازی کے رات اور دن کو پانچ حصوں میں تقسیم کردیا گیاہے۔ (1) فجر سے لے کر طہر تک (2) ظہر سے لے کرعشاء سے لے کرعشاء سے لے کرعشاء سے لے کرفیز تک (3) عشاء سے لے کرفیز تک (5) عشاء سے لے کرفیز تک (5) عشاء سے لے کرفیز تک (5) عشاء سے لے کرفیز تک ۔

انسان کے پاس سب سے قیمتی چیزوقت ہے۔ وقت کے تیجے استعال کا انجام کا میا بی ہے اور وقت کے غلط استعال کا انجام ناکا می ہے ۔ نما زکی صورت میں ٹائم بینجمنٹ کا سبق جو ہرروز دیا جاتا ہے وقت کے غلط استعال کا انجام ناکا می ہے ۔ نما زکی صورت میں ٹائم بینجمنٹ کا سبق جو ہرروز دیا جاتا ہے ۔ آدمی اگر اپنے رات اور دن کے اوقات کو اس طرح پانچ خانوں میں تقسیم کر لے اورروز انداس کی پابندی کرتے وہ وہ اپنی پوری زندگی کو بھر پور طور پر استعال

کرسکتا ہے۔اوراس دنیا میں جوآدمی اپنے ملے ہوئے اوقات کومنظم طور پر اور بھر پور طور پر استعمال کرے اس کو کوئی بھی چیزاعلی کامیا بی تک پہنچنے سے رو کنے والی نہیں۔

ٹائم مینجمنٹ کا مطلب، دوسر کے لفظوں میں لائف مینجمنٹ ہے۔ زندگی کو درست طور پر کیسے گذاراجائے ،اس کا بہت گہراتعلق اس سے ہے کہ آدمی اپنے اوقات کو کس طرح استعمال کرے۔ جس آدمی کے اندروقت کے درست استعمال کا مزاج پیدا ہوجائے وہ اسی کے ساتھ دوسری بہت سی برائیوں سے نجے جائے گا۔ وقت کا صحیح استعمال آدمی کو اس قابل بنائے گا کہ وہ اپنے حاصل شدہ ذرائع کو درست طور پر استعمال کرے۔

مثلاً ٹائم پینجمنٹ کا مزاج آدمی کوسادہ زندگی پرمجبور کردیتا ہے۔کیوں کہ سادہ زندگی اختیار نہ کرنے کا مطلب یہ ہے کہ ایک معاملہ میں ضرورت سے زیادہ توجہ دینا، دوسرے معاملہ میں کی کے ہم معنی بن جاتا ہے۔اسی طرح تفریح کا مزاج آدمی کو پینقصان پہنچا تا ہے کہ اس کے پاس دوسرے زیادہ ضروری کا موں کے لیے وقت ہی نہ رہے۔اسی طرح لذیذ کھانوں کا شوق آدمی کے لیے اس نقصان کا سبب بنتا ہے کہ وہ زندگی کے دوسرے ضروری پہلوؤں کے بارے میں غافل ہوجائے۔

حقیقت یہ ہے کہ ٹائم مینجمنٹ اپنے اوقات کی درست نقسیم کادوسرانام ہے۔ جب آدمی کے اندر صحیح معنوں میں ٹائم مینجمنٹ کا احساس پیدا ہوجائے تو اس کالازمی نتیجہ یہ ہوگا کہ وہ بہت سی غیر ضروری یاغیر اہم چیزوں سے نچ جائے گا۔ مثلاً فضول خرچی،مصنوعی تکلفات،غیر حقیقی مشاغل، وقتی تفریحات، وغیرہ۔

زندگی میں سادگی کی بے حداہمیت ہے۔ سادگی بامقصدانسان کا کلچر ہے۔ تاہم سادگی کے اصول پروہی شخص قائم رہ سکتا ہے جوٹائم مینجمنٹ کی اہمیت کو سمجھ لے، وہ اپنے اوقات کے بارے میں پوری طرح حسّاس ہوجائے۔ ایسا آدمی جب بھی سادگی کے خلاف کوئی کام کرے گا تواس کی پیدساسیت اس کوفوراً روک دے گی۔ وہ محسوس کرے گا کہ وہ سادگی کے خلاف طریقہ استعمال کر کے اپنے آپ کواس بلاکت میں ڈال رہا ہے کہ اس کے پاس زیادہ اہم کامول کے لیے نہ پیسے رہے اور نہ وقت۔

# صلح بہتر ہے

سورہ النساء میں زندگی کا ایک اصول ان الفاظ میں بیان کیا گیا ہے: فَلَا جُنَا تَ عَلَیْهِمَا أَنْ یُصْلِحَا بَیْنَهُمُا صُلْحًا وَالصُّلُحُ خَیْرٌ، وَأُخْضِرَتِ اَلاَّنفُسُ اَلشُّحٌ (4:128) یعنی، اس میں کوئی حرح نہیں کہ دونوں آپس میں صلح کرلیں اور صلح بہتر ہے ۔ اور حرص انسان کی طبیعت میں بسی ہوئی ہے۔ قرآن کی اس آیت میں صلح کو بہتر بتایا گیا ہے ۔ یہ بات بظاہر میاں بیوی کی نزاع کے بارے میں ہیں ہے مگر اس کا تعلق پوری زندگی سے ہے ۔ صلح ایک اعلی تدبیر ہے جو ہر نزاعی مسئلہ کا واحد کا میاب حل ہے، خواہ وہ نزاعی مسئلہ انفرادی ہویا اجتماعی ،خواہ وہ قومی ہویا بین اقوامی ۔

جب بھی دوآ دمیوں یا دوفریقوں کے درمیان کوئی نزاع پیش آتی ہے تواس کے حل تک نہ پہنچنے کا سبب صرف ایک ہوتا ہے، اور وہ حرص ہے۔ یعنی عملاً جو پچھ مل رہا ہے اس پر راضی نہ ہونا اور اس سے زیادہ چا ہمنا۔ یہی حرص یا زیادہ چا ہنے کا مزاج نزاع کو ختم نہیں ہونے دیتا۔ وہ آخر کار بڑھ کر باقاعدہ گراؤ کا سبب بن جاتا ہے۔ اس کے مقابلہ میں سلح یہ ہے کہ بروقت جو پچھ کی طور پر مل رہا ہے اس پر راضی ہوکرنزاع کو ختم کر دینا۔ جب ایک شخص صلح کے اس طریقہ کو اختیار کرتے تو اپنے آپ نزاع کی حالت ختم ہوجاتی ہے۔ اس کے بعد یہ نوبت ہی نہیں آتی کہ نزاع بڑھ کر گراؤ بن جائے۔ نتیجہ کے اعتبار سے دیکھیے تو حرص کا طریقہ ہمیشہ مزید نقصان کا سبب بنتا ہے، اور صلح کا طریقہ کا مربقہ کی جاسکتی ہے۔

صلح کوئی سادہ بات نہیں۔ صلح اپنے آپ میں سب سے بڑا عمل ہے۔ صلح بظاہر میدان مقابلہ سے واپسی ہے۔ مگر عملاً وہ اقدام کی سب سے بڑی تدبیر ہے۔ جب کہ کوئی فردیا گروہ صلح کرلے تو اس کامطلب یہ ہوتا ہے کہ اس نے اپنے لیے ایک ایسا ماحول پالیاجس کے اندروہ ظراؤ میں وقت منائع کیے بغیر اپنے پورے وقت اور طاقت کو اپنے تعمیری منصوبہ میں لگائے — غیر مصالحانہ طریقہ، زندگی کے سفر کوروک دیتا ہے۔ اس کے برعکس، مصالحانہ طریقہ زندگی کے سفر کوروک دیتا ہے۔ اس کے برعکس، مصالحانہ طریقہ زندگی کے سفر کوروک دیتا ہے۔

### انتها بيندى نهيس

سورہ النساء میں جواحکام دیے گئے ہیں ان میں سے ایک حکم یہ ہے کہ لوگ غلویا انتہا پیندی کا طریقہ اختیار نہ کریں ۔ غلویا انتہا پیندی ہر حال میں بری چیز ہے۔ چنا خچہ قرآن میں اہل کتاب کے حوالے سے ارشاد ہوا ہے: یَاأَهُلَ الْکِتَابِ لَا تَغُلُوا فِی دِینِکُمْ وَلَا تَقُولُوا عَلَی اللَّهِ إِلَّا الْحَتَّ (4:171) \_ یعنی، ایس کے اردے میں تم کوئی بات حق کے سوانہ کہو۔ اے اہل کتاب تم اپنے دین میں غلونہ کرواور اللہ کے بارے میں تم کوئی بات حق کے سوانہ کہو۔

اس آیت میں جس روش کوغلو کہا گیا ہے وہ وہی ہے جس کو انتہا پیندی (extremism) کہاجاتا ہے۔ انتہا پیندی بظاہر اچھی نیت کے ساتھ ہوتی ہے۔ اس کے پیچھے بی جذبہ ہوتا ہے کہ سی مقصد کو مزید قوت کے ساتھ حاصل کیا جائے۔ انتہا پیندی دراصل اعتدال پیندی کی ضد ہے۔

انتہاپیندی کی روش بظاہرا چھی نیت کے ساتھ کی جاتی ہے مگر عملی نتیجہ کے اعتبار سے وہ سخت نقصان دہ ہے۔ اس دنیا میں کوئی صحیح یا مثبت نتیجہ ہمیشہ اعتدال کی روش کے ذریعہ حاصل ہوتا ہے۔ انتہاپیندی کی روش صرف نقصان پہنچاتی ہے وہ کسی فائدہ کا سبب نہیں بن سکتی ۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ اس دنیا میں ہر کام خارجی اسباب کی رعایت کے ذریعہ انجام پاتا ہے۔ خارجی اسباب کا لحاظ نہ کرتے ہوئے جواقدام کیا جائے گاوہ صرف تباہی کا سبب بنے گا۔

انتہا پیندی اوراعتدال پیندی میں یہی فرق ہے۔انتہا پیندلوگ صرف اپنی خواہش کو جائے ہیں ، وہ خارجی اسباب سے بے خبرر ہتے ہیں۔اس کے برعکس ، اعتدال پیندآ دمی اپنی خواہش کے ساتھ خارجی اسباب کو بھی اپنے دھیان میں رکھتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ انتہا پیندآ دمی ہمیشہ ناکام ہوتا ہے۔ اوراعتدال پیندآ دمی ہمیشہ کامیاب رہتا ہے۔

غلویا انتہاپیندی (extremism) ایک الیی روش ہے جو فطرت کے قوانین کے خلاف ہے۔ یہ کا ننات کا مطالعہ بتا تا ہے کہ فطرت ہمیشہ اعتدال اور تدریج کے اصول پر کام کرتی ہے۔ یہ اصول جو خارجی دنیا میں عملاً قائم ہے وہی اصول انسان کے لیے بھی مفید ہے ۔ فطرت کا نظام عمل کی زبان سے انسان کو یہ پیغام دے رہا ہے کہم اپنی زندگی کو کامیاب بنانا چاہتے ہوتو غلو کو چھوڑ دواور اعتدال کا طریقہ اختیار کرو۔

# سیائی کی در یافت

سورہ المائدہ میں ایک واقعہ کاذکراس طرح کیا گیا ہے: وَإِذَا سَمِعُوا مَا أُنْذِلَ إِلَى الرَّسُولِ
تَرَى أَغْيُنَهُ مْدَ تَفِيضُ مِنَ الدَّمْعِ عِبَّا عَرَفُوا مِنَ الْحَقِّ (5:83) \_ یعنی، اور جب وہ اس کلام کو سنتے ہیں جو
رسول پراتارا گیا ہے توتم دیھو گے کہ ان کی آ پھول سے آنسو جاری ہیں اس سبب سے کہ ان کو حق
کاعرفان حاصل ہوگیا۔

ایک اور موقع پر اسی قسم کی بات اس طرح کہی گئی ہے: إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِینَ إِذَا ذُکِرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُو بُهُمْ وَإِذَا تُلِيتَ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ ذَا دَهُهُمْ إِيمَانًا ( 8:2) \_ يعنی، ايمان والے تو وہ بيں كه جب الله كاذكر كيا جائے تو ان كے دل دہل جائيں اور جب الله كى آئيتيں ان كے سامنے پڑھی جائيں تو وہ ان كا ايمان بڑھا ديتی ہيں \_

ان آیتوں سے ایک اہم حقیقت واضح ہوتی ہے۔ وہ یہ کہ سچائی سب سے بڑی طاقت ہے۔
کوئی انسان جب سچائی کو دریافت کرتا ہے تواس کی پوری شخصیت ہل جاتی ہے۔ اس کے اندرایک
ذہنی انقلاب پیدا ہوجاتا ہے۔ وہ روحانیت کے سمندر میں نہااٹھتا ہے۔ اس کو ایک نئی روشنی
حاصل ہوتی ہے جواس کی اندرونی شخصیت کو آخری حد تک منور کر دیتی ہے۔ سچائی کی دریافت کسی
انسان کے لیے سب سے بڑا تجربہ ہے، اس سے زیادہ بڑا تجربہ اس دنیا میں اور کوئی نہیں۔

اس معاملہ کا دوسر اپہلویہ ہے کہ جس آدمی کے پاس سچائی ہووہ سب سے زیادہ طاقتور انسان ہے۔ وہ ایک تسخیری طاقت کا مالک ہے۔ وہ لوگوں کے دلوں کو جیت سکتا ہے۔ وہ ہتھیار کے بغیر فاتح بن سکتا ہے۔ بظاہر کوئی مادی طاقت ندر کھتے ہوئے بھی وہ سب سے بڑی طاقت کا مالک ہے۔ سچائی پانے والے کے لیے سچائی ایک انقلاب ہے۔ اور سچائی رکھنے والے کے لیے سچائی ایک طاقت کا خزانہ ہے۔

کسی شخص کی زندگی میں جو چیز سب سے زیادہ ہلچل پیدا کرنے والی ہے وہ سچائی کی دریافت ہے۔ کسی آدمی کا یہ احساس کہ میں نے سچائی کواس کی لیے آمیز صورت میں دریافت کرلیا ہے، اس

کے اندرفکر وخیال کا طوفان برپا کردیتا ہے۔ اس قسم کا واقعہ کسی آدمی کے پورے اندرونی وجود کو متحرک کردیتا ہے۔ متحرک کردیتا ہے۔ متحرک کردیتا ہے۔ خدا کا کلام صرف پنہیں کرتا کہ وہ انسان کو کچھ باتوں کی خبر دیتا ہے۔ اس سے بڑھ کریہ کہ وہ

انسان کی سوئی ہوئی فطرت کو جگا تا ہے۔وہ انسان کے اندر پیدائشی طور پرموجود چراغ کوروشن کر دیتا ہے۔وہ انسان کے داخلی شعور کوخارجی حقیقت سے جوڑ دیتا ہے۔

انسان کی فطرت میں پیدائش طور پرمعرفت کا حساس رکھ دیا گیاہے۔مگراس پوٹنشل احساس کومتحرک(activate) کرنے کے لیے خارجی مدد کی ضرورت ہے۔خدا کا کلام یہی خارجی روحانی مدد فراہم کرتا ہے۔خدا کے کلام سے رہنمائی پانے کے بعد انسان کا حال یہ ہوتا ہے کہ گویا اندھیرا

#### عيدمبارك

عید آغازِ حیات کادن ہے۔ روزہ کی حقیقت یہ ہے کہ آدمی دنیا سے اور دنیا کی چیزوں سے ایک محدود مدت کے لیے کٹ کر بالکل اللہ کی طرف متوجہ ہوجائے۔عیدایک خوش خبری ہے۔ اس بات کی خوش خبری کہ ہم خدا کو پاسکتے ہیں،ہم جنت کی طرف بڑھ رہے ہیں۔ تزکیۂ نفس اور صبر اور تعلق باللہ کی جو دولت ہم نے رمضان کے دنوں میں پائی ہے،اس کوساری زندگی میں پھیلا سکتے ہیں۔

جس طرح روزہ محض بھوک پیاس کا نام نہیں ہے۔اسی طرح عید محض کھیل تماشے کا نام نہیں ہے۔ روزہ کا مہینہ اللہ سے قربت حاصل کرنے کی خصوصی کوسشش اور تربیت کا مہینہ ہے اور عیداس دور کا آغاز ہے جوروزہ کی تربیت کی بنیاد پر جاری ہونا چاہیے۔کسی بزرگ کا قول ہے۔ عیداس کی نہیں ہے، جو نیا کپڑا پہنے، بلکہ حقیقی عیداس کی ہے، جوقیامت کے دن خداکی گرفت سے محفوظ ہو:

لَيْسَ الْعِيدُلِمَنُ لَبِسَ الْجَدِيدَ إِنَّمَا الْعِيدُلِمَنْ أَمِنَ الْوَعِيدَ

عید کا دن چاہتا ہے کہ ہم نئی ایمانی قوت اور نئے ذوقِ یقین کے ساتھ زندگی کی جدو جہد میں داخل ہوں۔ ہمارے دل خدا کے نور سے منور ہوں — روزہ نے صبر اور تعلق باللّٰد کی جوطاقت دی ہے اس کو بھر پور طور پر استعال کیجیے، تا کہ آخرت کی ابدی خوشی آپ کی منزل ہو۔

گھرروشن ہوجائے یاسوکھا ہواباغ لہلہااٹھے۔

#### زىين مىں فسادىم،يں

سورہ الاعراف میں انسان کو یہ مکم دیا گیا ہے کہ وہ خدا کی زمین میں خدا کے خلیقی نقشہ کے مطابق رہے، وہ اس سے انحراف نہ کرے۔ آیت کے الفاظ یہ بیں: فَأَوْفُوا الْكَیْلَ وَالْمِیدَانَ وَلَا تَبْغَسُوا النَّاسَ أَشُیّاء هُمْہُ وَلَا تُفْسِدُوا فِی الْأَرْضِ بَعْنَ إِصْلَاحِهَا (7:85) ۔ یعنی، پس ناپ اور تول پوری کرو۔ اور مت گھٹا کر دولوگوں کو ان کی چیزیں۔ اور فساد نہ ڈالوز مین میں اس کی اصلاح کے بعد۔

خدانے اس زمین کو ایک اصلاح یافتہ زمین کے طور پر پیدا کیا ہے۔ یہاں ہر چیزاپنی معیاری صورت میں ہے۔ مثال کے طور پر انسان کے سواجو دنیا ہے وہاں عدل اور پوری ادائیگی کا اصول قائم ہے۔ یہ گو یا ایک اصلاحی نظام ہے جو خدا کی زمین پر قانون فطرت کے تحت قائم کیا گیا سے۔ انسان کو بھی اپنی زندگی میں اسی اصلاحی اصول کو اختیار کرنا ہے۔ اس کے خلاف چلنا گویاز مین میں فساد بر پاکرنا ہے۔ اس کے خلاف چلنا گویاز مین میں فساد بر پاکرنا ہے۔ بناؤ میں بگاڑ کو داخل کرنا ہے۔

اسس معاملہ کا ایک پہلویہ ہے کہ زمین میں ہر چسیز کو نہایت متناسب انداز (right proportion) میں رکھا گیا ہے۔ سورج کی روشنی ، بارش اور ہوا ہر چیز میں ایک خاص تناسب قائم ہے۔ زمین کی سطح پر سبزہ اور جنگلات سوچے سمجھے اندازہ کے مطابق اگائے گئے ہیں۔ انسان کے لیے بقا اور ترقی کارازیہ ہے کہ وہ فطرت کے اس اصلاحی نقشہ کو بر قر ارد کھے۔

زمین کے اندر فطرت کا جونظام ہے وہ گویا ایک ماڈل ہے۔ انسان کوبھی اسی ماڈل پر اپنی اختیار نہ زندگی کی تشکیل کرنی ہے۔ انسان اگرایسا کرے کہ وہ فطرت کے اس ماڈل کو اپنی زندگی میں اختیار نہ کرے، اسی کے ساتھ وہ مزید بیسرکشی کرے کہ وہ فطرت کے نظام کو بدل دے، مثلاً ہوا میں گیسوں کے فطری تناسب کو بگاڑ دے تو گویا وہ دوہرا جرم کا ارتکاب کرر ہا ہے۔ جولوگ ایسا کریں وہ خدا کے غضب کا شکار ہو کررہ جائیں گے، وہ کبھی فلاح نہیں پاسکتے۔

اسلام پر ہیز گاری کا نام ہے۔اورروزہ اسی پر ہیز گارا نہ زندگی کا تربیتی کورس۔

#### اعراض كاطريقه

سورہ الاعراف میں اہل ایمان کو چندا خلاقی نصیحت ہے کہ باہمی معاملات میں اہل ایمان کو چندا خلاقی نصیحت ہے ہے کہ باہمی معاملات میں اعراض کا طریقہ اختیار کیاجائے۔ آیت کے الفاظ یہ ہیں: خُنِ الْحَفُو وَأَمُرُ وَ اِلْکُوْفِ وَأَعُرِ ضَعَنِ الْجَاهِلِينَ (7:199) \_ یعنی ، درگزر کرو، نیکی کاحکم دواور نادانوں سے اعراض کرو۔ ابنا عی زندگی میں بار بار ایسا ہوتا ہے کہ ایک شخص اور دوسر نے خص کے درمیان اختلاف بیدا ہوتا ہے ۔ ایک دوسرے کے درمیان بحث اور تکر ارشروع ہوجاتی ہے ۔ ایسے موقع پر درست طریقہ کیا ہے ۔ وہ یہ ہے کہ اگر فریق ثانی سنجیدہ ہو، وہ مسئلہ کو قیقی طور پر سمجھنا چاہتا ہوتو ایسی صورت میں دلیل کے ذریعہ اس کے سامنے اپنا موقف رکھنا چاہیے ۔ اورا گروہ سنجیدہ نہ ہوتو ایسی حالت میں دلیل اور منطق اس کومتا ثر نہ کر سکے گی ۔ وہ ہر دلیل کے جواب میں کچھڑو دسانت الفاظ بول دے گا اور پھر یہ سمجھے گا

اس دوسری صورت میں درست طریقہ یہ ہے کہ اعراض (avoidance) کے اصول پرعمل کیا جائے۔اعراض کامقصد دراصل یہ ہے کہ آدمی کواس کے ضمیر کے حوالہ کر دیا جائے عین ممکن ہے کہ جومقصد دلیل کے ذریعہ پورانہیں ہواوہ ضمیر کی خاموش آواز کے ذریعہ پورا ہوجائے۔

عملی بزاع کوختم کرنے کے لیے بھی سب سے زیادہ موثر ذریعہ اعراض ہے۔ عملی بزاع کے وقت اگر اعراض کاطریقہ اختیار کیا جائے تو بزاع اپنے پہلے ہی مرحلہ میں ختم ہوجائے گی۔ جب کہ اعراض نہ کرنے کا نقصان یہ ہے کہ نزاع بڑھتی رہے، یہاں تک کہ چھوٹی برائی (lesser evil) کا سامنا کرنا پڑے۔
کی جگہ بڑی برائی (greater evil) کا سامنا کرنا پڑے۔

اعراض کوئی سادہ چیز نہمیں، وہ ایک اعلی اخلاقی روش ہے۔ وہ ایک اعلی انسانی طریقہ ہے۔

کوئی شخص جب اشتعال کی صورت پیش آنے پر بھڑک اٹھے تو وہ ثابت کرتا ہے کہ وہ ایک پست

انسان ہے۔اس کے برعکس، جوآدمی اشتعال کی صورت پیش آنے پر نہ بھڑ کے۔وہ ایسا کرکے پیثابت

کرر ہاہے کہ وہ ایک بلندانسانی مرتبہ پر ہے۔وہ تھے معنوں میں اعلی انسان کہے جانے کا مستحق ہے۔

# انتظاركي ياليسي

سورہ یوسف میں پیغمبر یوسف کاواقعہ بیان ہوا ہے۔حضرت یوسف کا زمانہ انیسویں صدی قبل مسیح کا زمانہ انیسویں صدی قبل مسیح کا زمانہ ہے۔ ان کے اوپر بہت سے سخت حالات پیش آئے۔مگر وہ تقوی اور صبر پر قائم رہے۔ یہاں تک کہ خدا نے ان کوسر فرازی عطافر مائی۔اس واقعہ کو بیان کرنے کے بعد قرآن میں ارشاد ہوا ہے: إِنَّهُ مَنْ يَتَّقِي وَيَصْبِرُ فَإِنَّ اللَّهُ لَا يُضِيعُ أَجُرَ الْهُ حُسِنِينَ (12:90) \_ یعنی ، جوشنص ڈرے اور صبر کرے تو اللہ نیک کام کرنے والوں کا اجرضائع نہیں کرتا۔

قرآن کی اس آیت میں فطرت کا ایک قانون بتا یا گیاہے۔ وہ قانون یہ ہے کہ حضرت یوسف کے ساتھ تھی پیش آتا ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ اس محفظ میں میں آتا ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ اس محفظ میں میں آتا ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ اس دنیا میں ہر شام کے بعد شح آتی ہے۔ ایسا ہونا لازمی ہے۔ شرط صرف یہ ہے کہ آدمی کے اوپر جب اندھیری رات آئے توانسان بے صبری اور گھبرا ہے کا شکار نہ ہو، بلکہ خدا پر بھروسہ کرکے انتظار کی پالیسی اختیار کرے۔ اگروہ ایسا کرتے تو جلد ہی وہ دیکھے گا کہ اس کے اوپر سورج طلوع ہو ااور ہر طرف اجالا تھیل گیا۔ تقوی یہ ہے کہ آدمی خدا کے مقرر کیے ہوئے نظام پر راضی رہے۔ اور صبر کا مطلب یہ ہے کہ وہ انتظار کی پالیسی اختیار کرے۔ یہی اس دنیا میں کا میابی کا واحد راستہ ہے۔ اس کے سوا کوئی اور راستہ ہیں جس پر چل کر آدمی اپنی منزل پر پہنچ سکتا ہو۔

قانون فطرت کے مطابق ،اس دنیا میں کوئی ناکامی ابدی ناکامی نہیں۔ہرناکام "حال" کے ساتھ ایک کامیاب" مستقبل" جڑا ہوا ہے۔انسان کو چاہیے کہ وہ بے صبری کر کے اس نظام کو نہ بگاڑے ۔ وہ صبر کی پالیسی اختیار کرکے قدرت کے اگلے فیصلہ کا انتظار کرتا رہے۔موجودہ دنیا میں انسان کے لیے یہی پالیسی مفید بھی ہے اور یہی پالیسی ممکن بھی۔

فطرت کے اسی اصول کو ایک مشہور مقولہ میں اس طرح بیان کیا گیا ہے۔ انتظار کرواور دیکھو(wait and see)۔ یہ ایک عالمی تجربہ ہے جواس مقولہ کی صورت میں ڈھل گیا ہے۔ اس معاملہ میں یہی مذہبی تعلیم بھی ہے اور یہی فطرت کا تقاضا بھی۔

#### قومول كاعروج وزوال

قرآن کی سورہ الرعد میں بتایا گیا ہے کہ قوموں کے عروج وزوال کا قانون کیا ہے۔ یفطرت کے ایک اصول پرمبنی ہے جس کاذ کر قرآن میں ان الفاظ میں کیا گیا ہے: إِنَّ اللهُ لَا یُغَیِّدُ مَا بِقَوْمِ حَتَّی یُغَیِّدُوا مَا بِأَنْفُسِهِمُ (13:11) \_ یعنی، بے شک اللہ کسی قوم کی حالت کونہیں بدلتا جب تک کہ وہ اس کو نہ بدل ڈالیں جوان کے جی میں ہے۔

قرآن کی اس آیت میں مَا بِقَوْم سے مرادکسی قوم کی اجماعی حالت ہے اور مَا بِأَنْفُس سے مرادکسی قوم کی اجماعی حالت ہے اس کا مطلب یہ ہے کہ مرادکسی قوم کی اجماعی ترقی کارازیہ ہے کہ اس کے افراد کے اندرانسانی صفات ( human qualities ) اعلی درجہ میں موجود ہوں۔اس کے برعکس، کسی قوم کا اجماعی زوال اس وقت ہوتا ہے جب کہ اس کے افراد کے اندراعلی انسانی صفات باقی نہ رہیں۔ فرد کی حالت ہی پرترقی کا انحصار بھی ہے اور تنزل کا بھی۔ کوئی گروہ اگر اجماعی سطح پر برقی کرنا چا ہتا ہے۔

فطرت کایہ قانون بتا تا ہے کہ کوئی قوم اگر گراوٹ کا شکار ہوجائے تو اس کو دوبارہ اٹھانے کاعمل کہاں سے شروع کرنا چاہیے ۔اس کاواحد کار گرطریقہ یہ ہے کہ افراد کے اندر پھر سے شعوری بیداری لائی جائے ۔افراد کے سیرت وکردار کو بلند کیا جائے ۔افراد کے اندرا تحاد اور انسانیت کی روح کو جگایا جائے۔

قومی اصلاح کا یہی واحد طریقہ ہے۔ اس کے برعکس، اگرقومی اصلاح کے نام پرعمومی تحریک (mass movement) چلائی جائے ، جلسول اورعوامی تقریروں کے ذریعہ بھیڑ کو مخاطب کیا جائے تو ایسے عمل کا کوئی مطلوب نتیجہ ہر گزنگلنے والانہیں۔ اس قانون کے مطابق ، کسی قوم کی خارجی حالت ہمیشہ اس کی داخلی حالت کا نتیجہ ہوتی ہے۔ ایسی حالت میں کسی قوم کے زوال کے وقت اس کی اصلاح کا آغاز داخلی محنت سے ہوگا، نہ کہ خارجی کا رروائیوں سے۔

### استحكام كاراز

اس آیت میں فطرت کی دومثالوں کے ذریعہ ایک حقیقت کو واضح کیا گیاہے۔ وہ حقیقت یہ اس آیت میں فطرت کی دومثالوں کے ذریعہ ایک حقیقت کے لیے قیام اور استحکام کاراز کیا ہے۔ وہ راز صرف ایک ہے اور وہ نفع بخشی ہے۔ اس دنیا میں ہمیشہ ایسا ہوتا ہے کہ جوگروہ دینے والا گروہ (giver group) ہوا س کو دوسروں کے مقابلہ میں جماؤاور ترقی حاصل ہوا ور جوگروہ لینے والا گروہ (taker group) بن جائے وہ دوسرول کے مقابلہ میں مغلوب ہوکررہ جائے۔

اس قانون کی روشی میں دیکھا جائے تو محرومی کے وقت مطالبہ کی مہم سراسر بے معنی ہے۔ کیوں کہاس دنیا میں کسی کومطالبہ سے کچھ نہیں مل سکتا۔اس دنیا میں جب بھی کسی کو کچھ ملے گا تو وہ صرف دینے کی قیمت پر ملے گا۔اس معاملہ میں موجودہ دنیا کا قانون ایک لفظ میں یہ ہے — جتنادینا اتنایانا۔

﴿ روزه بھوک پیاس کی سالاندرسم نہیں، روزه اخلاقی ڈسپلن کی سالانہ تربیت ہے ﴾

#### شكر سےاضافیہ

سورہ ابر اہیم میں فطرت کا ایک قانون بتایا گیا ہے۔ وہ یہ کہ خدا کے بنائے ہوئے قانون کے مطابق ،اس دنیا میں فطرت کا ایک قانون بتایا گیا ہے۔ یہ قانون قرآن میں ان الفاظ میں بتایا گیا ہے: وَإِذَى مَطَابِق ،اس دنیا میں شکر کرنے سے اضافہ ہوتا ہے۔ یہ قانون قرآن میں ان الفاظ میں بتایا گیا ہے: وَإِذَى رَبُّكُمْ لَكُونَ شَكَرُ تُمُ وَلَيْنَ كَفَوْتُهُمْ إِنَّ عَذَا بِي لَشَدِيدٌ (14:7) ۔ یعنی ، اور جب تاگذی رَبُّکُمْ لَکُونِ مَنْ کُونِ مِنْ مَا کُونِ مِنْ کُونِ مِنْ دوں گا۔ اور اگر تم ناشکری کرو گے تو میں تم کوزیادہ دوں گا۔ اور اگر تم ناشکری کرو گے تو میں اعذاب بڑا سخت ہے۔

قرآن کی اس آیت میں جو بات کہی گئی ہے وہ کوئی پر اسرار بات نہیں۔ وہ معلوم اسباب کے سخت پیش آنے والا ایک واقعہ ہے۔ یہ واقعہ ہر ایک کے ساتھ پیش آتا ہے، فرد کے لیے فرد کی حیثیت ہے۔ حیثیت ہے اور گروہ کی حیثیت ہے۔

شکر دراصل اعتراف (acknowledgement) کانام ہے۔انسان کی نسبت سے جس چیز کواعتراف کہاجا تا ہے اسی کوخدا کی نسبت سے شکر کہا گیا ہے۔شکریہ ہے کہ خدانے آدمی کوجو کچھ دیا ہے، دل کی گہرائیوں کے ساتھوہ اس کااعتراف کرے۔

یشکر یااعتراف کوئی سادہ چیز نہیں۔اس کارشتہ نہایت گہرائی کے ساتھ آدمی کی نفسیات سے جڑا ہوا ہے۔شکر کرنے والے آدمی کے اندر تواضع ،حقیقت پیندی ،اعتراف حق ،سنجیدگی اور ذمہ داری کا احساس پیدا ہوتا ہے۔ یہ احساسات اس کے کردار میں نمایاں ہوتے بیں جواس کوتر قی کی طرف لے جاتے ہیں۔

اس کے برعکس، معاملہ ناشکری کا ہے۔ ناشکری سے آدمی کے اندرسرکشی، حقیقت سے اعراض، لباعترافی، غیرسنجیدگی اورغیر ذمہ داری جیسی پست صفات پیدا ہوتی ہیں۔اورجس آدمی کے اندراس قسم کی پست صفات پائی جائیں اس کی ترقی تقینی طور پررک جائے گی۔ حتی کہ مکن ہے کہوہ ملے ہوئے کوبھی کھودے۔

## فضول خرجي نهيي

قرآن میں دوآ بیتیں ان الفاظ میں آئی ہیں : وَآتِ ذَا الْقُرُبِي حَقَّهُ وَالْمِسْكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَلَا
تُبَيِّدُ تَبْنِيرًا - إِنَّ الْمُبَنِّدِينَ كَانُوا إِخُوَانَ الشَّيَاطِينِ وَكَانَ الشَّيْطَانُ لِرَبِّهِ كَفُورًا (27-17:26) یعنی، اور رشته دار کواس کاحق دواور مسکین کواور مسافر کواور فضول خرچی نه کرو ۔ بے شک فضول خرچی کہ کرو ۔ بے شک فضول خرچی کرنے والے شیطان کے بھائی ہیں، اور شیطان اپنے رب کا بڑا ناشکرا ہے ۔

یہاں جو حکم دیا گیا ہے اس کو منی مینجمنٹ (money management) کہا جا سکتا ہے۔

یعنی اپنی کمائی کو حقیقی ضرورت کے مطابق بااصول انداز میں خرچ کرنا اور لیے فائدہ کا موں میں اپنا

پیسہ خرچ کرنے سے بچنا۔ فضول خرچی کے معاملہ میں قرآن اتنازیادہ سنجیدہ ہے کہ اس نے فضول

خرچی کو تبذیر (پیسہ کوغیر ذمہ دارانہ طور پر بکھیرنا) کہا ہے، اوراسے ایک شیطانی فعل قرار دیا

ہے۔ پیسہ کمانا جس طرح ایک کام ہے اسی طرح پیسہ کو خرچ کرنا بھی ایک کام ہے۔ صحیح طریقہ یہ

ہے کہ آدمی اپنے پیسے کو درست طور پر خرچ کرے ۔ وہ اپنے پیسہ کو ضائع نہ کرے ۔ پیسہ کو درست

طور پر خرچ کرنے کا طریقہ یہ ہے کہ خرچ کی ضروری مد (necessary expense) اورغیر ضروری مد فیر فرجی کیا جائے اور

غیر ضروری مدوں میں پیسہ کو خرچ کرنے سے مکمل طور پر پر ہیز کیا جائے۔

قرآن (4:5) میں مال کوقیام کہا گیا ہے۔ یعنی دنیا میں انسان کے قیام وبقا کا سامان۔ حقیقت ہے کہ مال زندگی کی تعمیر کے سلسلہ میں بے حدا ہمیت رکھتا ہے۔ مال ہرانسان کے پاس خدا کی ایک امانت ہے۔ پیسہ کسی کواس لیے ملتا ہے کہ وہ اس سے اپنی حقیقی ضرور توں کو پورا کرے اور جو پیسہ اپنی حقیقی ضرور ت سے زیادہ ہواس کوسماج کی تعمیر کے لیے خرج کرے۔ یہی خرج کی صحیح صورت ہے اور اسی میں فرداور سماج کی ترقی کا راز چھپا ہوا ہے۔ جولوگ مال کوغیر ذمہ دارانہ طور پر خرج کریں وہ بیک وقت دوسکین برائیوں میں مبتلا ہیں۔ ایک اعتبار سے وہ ایک مقدس امانت میں خیانت کے مرتکب ہور ہے بیں اور دوسرے اعتبار سے وہ خود اپنی ذاتی تعمیر کے معاملہ میں بدترین ناعا قبت اندیشی کا شکار ہیں۔

# انسانی علم کی محدودیت

سورہ بنی اسرائیل میں کچھلوگوں کے ایک سوال کا جواب دیتے ہوئے ایک فطری انسانی حقیقت کا اعلان کیا گیا ہے۔اس سلسلہ میں قرآن کا متعلقہ بیان یہ ہے: وَیَسْأَلُونَكَ عَنِ الرُّوج قُلِ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّی وَمَا أُوتِیتُهُ مِنَ الْعِلْمِ إِلَّا قَلِیلًا (17:85) \_ یعنی، اور وہ تم سے روح کے متعلق یوچھتے ہیں۔کہوکہ روح میرے رب کے حکم سے ہے۔اور تم کو صرف علم قلیل دیا گیا ہے۔

قرآن کی اس آیت ہے معلوم ہوتا ہے کہ انسان اپنی محدودیت (limitations) کی بنا پرعلم کلی تک نہیں پہنچ سکتا علم کلی بطوروا قعہ موجود ہے ۔ مگر انسان کی ذاتی محدودیت کی بنا پر وہاں تک اس کی رسائی ممکن نہیں ۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ انسان کو چاہیے کہ وہ حقیقت پسندی سے کام لے ۔ وہ جزئی علم کی بنیاد پر کلی علم کے بارے میں استنباط کرے ۔ اگر انسان نے یہ اصرار کیا کہ ہر چیز کو براہ راست میرے مشاہدہ میں آنا چاہیے تو وہ صرف کنفیوژن کا شکار ہو کررہ جائے گا ۔ کیوں کہ کلی حقیقت کا بطور مشاہدہ علم میں آنا اس دنیا میں ممکن ہی نہیں ۔

یا ایک اہم تعلیم ہے۔ یہی واحد چیز ہے جوآدمی کو کنفیوژن سے بچانے والی ہے۔ جولوگ یہ چاہیں کہ ہر چیزان کے براہ راست مشاہدہ میں آئے ،اسی وقت وہ اس کو مانیں گے توالیہ لوگ ہمیشہ بے یقینی کا شکار رہیں گے۔ اس دنیا میں یقین کے درجہ تک پہنچنا صرف اس انسان کے لیے ممکن ہے جوحقیقت پیندی کا طریقہ اختیار کرتے ہوئے ایسا کرے ۔ یعنی وہ جزئی علم تک براہ راست رسائی حاصل کرنے کے بعد یہ اعتراف کرلے کہ اس کے بعد براہ راست علم کی حد ختم ہوگئ اور بالواسط علم کی حد ختم ہوگئ اور بالواسط علم کی حد تم ہوگئ اور بالواسط علم کی حد آگئے۔ یہی واحد طریقہ ہے جو کسی آدمی کو یقین کا درجہ عطا کر سکتا ہے۔

یعین وہی اصول ہے جس کوموجودہ سائنس میں اب ایک حقیقت کے طور پر مان لیا گیا ہے۔ اب اہل علم کے درمیان بیا کیا مسلمہ اصول بن چکا ہے کہ سائنس ہم کوسچائی کاصرف ایک حصہ عطا کرتی ہے:

Science gives us but a partial knowledge of reality.

# ملاقات كالشيح طريقيه

قرآن میں باہمی ملاقات کے آداب بتاتے ہوئے ایک تعلیم یدی گئی ہے کہ ملاقات کے لیے پیشگی اجازت کا طریقہ اختیار کرنا چاہیے۔ مذکورہ قرآنی آیت یہ ہے: یَاأَیُّهَا الَّذِینَ آمَنُوا لَا تَلُخُلُوا بُیُوتًا غَیْرَ بُیُوتِکُمْ حَتَّی تَسُتَأْنِسُوا وَتُسَلِّمُوا عَلَی أَهْلِهَا ذَلِکُهْ خَیْرٌ لَکُمْ لَعَلَّکُمْ تَنَ کُرُونَ تَلُخُلُوا عَلَی أَهْلِهَا ذَلِکُهْ خَیْرٌ لَکُمْ لَعَلَّکُمْ تَنَ کُرُونَ تَلُخُلُوا بُیُوتًا غَیْرَ بُیُوتِکُمْ حَتَّی تَسْتَأْنِسُوا وَتُسَلِّمُوا عَلَی أَهْلِهَا ذَلِکُهْ خَیْرٌ لَکُمْ لَعَلَّکُمْ تَنَ کُرُونَ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّ

قرآن کی اس آیت میں ملاقات سے پہلے اپائٹٹمنٹ (appointment) لینے کی اہمیت پر زور دیا گیا ہے۔ یعنی ایک شخص جب دوسر نے شخص سے ملنا چاہے تو اس کے بہاں جانے سے پہلے پیشگی طور پر وہ با قاعدہ اس سے اجازت حاصل کرے اور پھر اس کے بہاں ملنے کے لیے جائے۔ آدمی کو ایسا نہیں کرنا چاہیے کہ وہ کسی کے بہاں ملاقات کے لیے اچا نک پہنچ جائے۔ اس سے ماجی زندگی میں مختلف قسم کے مسائل پیدا ہوتے ہیں۔ حتی کہ خود ملاقات کا مقصد بھی حاصل نہیں ہوتا۔ اگر بالفرض میں مختلف قسم کے مسائل پیدا ہوتے ہیں۔ حتی کہ خود ملاقات کا مقصد بھی حاصل نہیں ہوتا۔ اگر بالفرض کوئی شخص پیشگی اجازت نامہ کے بغیر کسی کے ہاں ملنے کے لیے پہنچ جائے تو اس کے اندر یہ خوصلہ ہونا چاہیے کہ اگر متعلقہ شخص اپنے کسی عذر کی بنا پر ملاقات نہ کر سکے یا ملاقات کے لیے بہت کم وقت دے چاہیے کہ اگر متعلقہ شخص اپنے کسی عذر کی بنا پر ملاقات نہ کر سکے یا ملاقات کے لیے دوبارہ وقت نے کر بلا شکایت واپس چلاجائے۔ یہ انسانیت کا اعلی طریقہ سے اور اعلی طریقہ کے بغیر کبھی وقت کے بغیر کبھی انسانیت کی اعلیٰ ترقی نہیں ہوسکتی۔

جس طرح ہر چیز کے آداب ہیں اسی طرح ملاقات کے بھی آداب ہیں۔ ملاقات کے آداب میں سے یہ ہے کہ متعلقہ شخص سے اس کی پیشگی اجازت لی جائے ۔ گفتگو کے وقت سنانے کے ساتھ سننے کا بھی مزاج ہو عیر ضروری سوال یا لیے فائدہ قفصیل سے بچاجائے ۔ تنقید اور تعریف سے بلندہوکر بات کو سنا جائے ۔ اپنی رعایت کے ساتھ دوسرے کی رعایت کا بھی پورا کے اظر رکھا جائے ۔ گفتگو آہستہ انداز میں کی جائے ۔ گفتگو کے وقت زورزورسے بولنا آداب کلام کے خلاف ہے۔

# ككراؤ سے اعراض

قرآن کی سورہ النمل میں قدیم قوم سبا کا ایک واقعہ بیان ہوا ہے۔اس واقعہ سے اجتماعی زندگی کا ایک اہم اصول معلوم ہوتا ہے۔اس کی متعلقہ آیتیں یہ ہیں:

قالَتْ يَاأَيُّهَا الْمَلَأُ إِنِّ أَلْقِي إِلَىٰ كِتَابٌ كَرِيمٌ - إِنَّهُ مِنْ سُلَيَهَانَ وَإِنَّهُ بِسَجِ اللَّهِ الرَّحْنِ الرَّحِيجِ - أَلَّا تَعْلَوا عَلَىٰ وَأَتُونِي مُسْلِمِينَ - قَالَتْ يَاأَيُّهَا الْمَلَأُ أَفَتُونِي فِي أَمْرِى مَا كُنْتُ قَاطِعَةً أَمُوا حَتَى تَعْلُوا عَلَىٰ وَأَلُونِي مُسْلِمِينَ - قَالَتْ يَاأَيُّهَا الْمَلَأُ أَفَتُونِي فِي أَمْرِى مَا كُنْتُ قَاطِعَةً أَمُوا حَتَى اللَّهُ وَ كَنْلِكَ يَفْعَلُونَ ( 34-27:29) - لَمُسُلُوهَا وَجَعَلُوا أَعِزَّةً أَهُلِهَا أَذِلَةً وَكَذَلِكَ يَفْعَلُونَ ( 34-27:29) - الْمُلُوكَ إِذَا دَخَلُوا قَرْيَةً أَفْسَلُوهَا وَجَعَلُوا أَعِزَّةً أَهُلِهَا أَذِلَةً وَكَذَلِكَ يَفْعَلُونَ ( 34-27:29) - لا لَمُلُوكَ إِذَا دَخَلُوا قَرْيَةً أَفْسَلُوهَا وَجَعَلُوا أَعِزَّةً أَهُلِهَا أَذِلَةً وَكَذَلِكَ يَفْعَلُونَ ( 34-27:29) - لا لَمُلُوكَ إِذَا دَخَلُوا قَرْيَةً أَفْسَلُوهَا وَجَعَلُوا أَعِزَّةً أَهُلِهَا أَذِلَةً وَكَذَلِكَ يَفْعَلُونَ ( 34-27:29) - لا يعنى، ملكوسان كي الله على المواد، مجھاليك بهت المحمول الله على الله الله على الله الله على الله الله على ا

اس آیت میں ملکہ سبا کے حوالہ سے زندگی کا ایک اصول بتایا گیاہے۔ وہ یہ کہ اقدام ہمیشہ نتیجہ کود میکھ کر کرنا چاہیے، نہ کہ محض خواہش کی بنیاد پر ۔کسی کے خلاف اقدام کرناا گرمثبت نتیجہ پیدا کرنے والا (counter والا ہو تو ایسے اقدام کو درست کہا جا سکتا ہے مگر جو اقدام الثانتیجہ پیدا کرنے والا (productive ) ہو،اس سے بچنالاز می طور پر ضروری ہے۔

عملی اقدام آئڈیلزم کے تحت نہیں ہوتا بلکہ پریکٹکل وزڈم کے تحت ہوتا ہے۔ اپنا ذاتی معاملہ ہوتو آدمی آئڈیل بن سکتا ہے مگر اجماعی معاملہ میں ہر ایک کو پریکٹکل ہی بننا ہے، خواہ وہ کوئی عام آدمی ہویا کوئی حکمر ال ہو۔

### كامياب قيادت كاراز

سورہ انسجدہ میں ایک گروہ کا ذکر کیا گیا ہےجس کوخدا نے لیڈرشپ عطا کی۔وہ اس سرفرازی

کے ستحق کیسے قرار پائے اس کاراز صبر تھا۔ قرآن کی مذکورہ آیت یہ ہے: وَجَعَلْنَا مِنْهُمُدُ أَبُّمَةً یَهْدُونَ کِیمُونَا کَیْ اَوْرہُم نے ان میں پیشوابنائے جوہمارے کم بالمور ناکہا صبر کیا اور وہ ہماری آیتوں پر لیمین رکھتے تھے۔
ساوگوں کی رہنمائی کرتے تھے جب کہ انہوں نے صبر کیا اور وہ ہماری آیتوں پر لیمین رکھتے تھے۔
اس آیت سے معلوم ہوا کہ کامیاب قیادت کاراز صبر ہے ۔ صبر کسی آدمی کو سوچ اور کردار کے اعتبار سے دوسروں سے بلند کرتا ہے، اور بلند سوچ اور بلند کردار ہی وہ صفتیں بہیں جو کسی آدمی کو دوسروں کے اعتبار سے دوسروں سے بلند کرتا ہے، اور بلند سوچ اور بلند کردار ہی وہ صفتیں بہیں جو کسی آدمی کی لازمی ضرورت ہے ۔ صبر کے بغیر کوئی شخص لیڈر شپ کارول کامیابی کے ساتھ انجام نہیں دے سکتا۔ کامیاب لیڈروہ ہے ۔ صبر کے بغیر کوئی شخص لیڈر شپ کارول کامیابی کے ساتھ انجام نہیں دے سکتا۔ کامیاب لیڈروہ لینے کے بجائے صبر کرے اور درست فیصلہ کو اپنائے، وہ محرومی کے واقعات کو ایگو کا مسئلہ بنانے لینے کے بجائے صبر کر ساتھ دانش مندانہ انداز میں اپنا منصوبہ بنائے ، مصیبتوں کا موقع آئے تو پریشان کے بجائے صبر کے ساتھ دانش مندانہ انداز میں اپنا منصوبہ بنائے ، مصیبتوں کا موقع آئے تو پریشان کے بجائے صبر کے ساتھ دانش مندانہ انداز میں اپنا منصوبہ بنائے ، مصیبتوں کا موقع آئے تو پریشان کے بجائے صبر کی لازمی طور پر ضرورت ہے۔

لوگ ای شخص یا گروہ کو اپنا امام سلیم کرتے ہیں جو انہیں اپنے سے بلندد کھائی دے۔ جو اس وقت اصول کے لیے جئے، جب کہ لوگ مفاد کے لیے جیتے ہیں۔ جو اس وقت انصاف کی حمایت کرے جب کہ لوگ کرے جب کہ لوگ انتقام لیتے ہیں۔ جو اس وقت برداشت کرے جب کہ لوگ انتقام لیتے ہیں۔ جو اس وقت اپنے کومحرومی پرراضی کرلے جب کہ لوگ پانے کے لیے دوڑتے ہیں۔ جو اس وقت حق کے لیے قربان ہوجائے جب کہ لوگ صرف اپنی ذات کے لیے قربان ہوجا جانتے ہیں۔ جو اس مبر ہے اور جولوگ اس صبر کا شہوت دیں وہی قوموں کے امام بنتے ہیں۔

## غصه بي جانا

قرآن میں ایک اہم اخلاقی اصول بتایا گیاہے۔ وہ یہ کہ اجتماعی زندگی میں جب ایک آدمی کو دوسرے کے او پر عضہ آئے تو اس کو چاہیے کہ وہ عضہ کو پی جائے اور اس کو معاف کردے۔ اس سلسلہ میں قرآن کی آیت یہ ہے: قَإِذَا مَا غَضِبُوا هُمْ يَغْفِرُونَ (42:37)۔ اور جب ان کو عضہ آتا ہے تو وہ معاف کردیتے ہیں۔

اصل یہ ہے کہ آدمی ہمیشہ کچھلوگوں کے درمیان زندگی گزارتا ہے۔لوگوں کی طرف سے اس کو بار بارناخوش گوارقسم کے تجربات پیش آتے ہیں۔ اِن ناخوش گوار تجربات کی بنا پرایسا ہوتا ہے کہ اس کے اندربطورر «عمل طرح طرح کے غیر حقیقی جذبات پیدا ہوجاتے ہیں۔مثلاً غصہ، وغیرہ۔

خصہ ایک غیر فطری حالت ہے، اور خصہ پر کنٹرول کرنا، زندگی کی شاہ کلید (master key)
ہے۔جس انسان نے خصہ کو کنٹرول کرنے کا آرٹ سیکھ لیا، اس نے کامیاب زندگی کا راز پالیا۔ جب
آدمی کو خصہ آتا ہے تو اس کا دماغ اپنی فطری حالت پر باقی نہیں رہتا۔ وہ معتدل انداز میں سوچنے پر
قادر نہیں رہتا۔ خصہ میں مبتلا انسان نہ درست طور پر سوچ پاتا اور نہ درست طور پر اپنے عمل کی منصوبہ
بندی کرسکتا۔ خصہ کسی آدمی کا اعتدال چھین لیتا ہے۔ وہ اس کوغیر معتدل انسان بنادیتا ہے۔

حقیقت یہ ہے کہ قصہ کو پی جانا خود اپنے آپ کی حفاظت کرنا ہے۔ فصہ کو پی جانا اس بات کی ضانت ہے کہ آدمی حقیقت پیندانہ انداز میں سوچے۔ وہ زیادہ نتیجہ خیز انداز میں اپنی کارروائی کی منصوبہ بندی کرے ۔ فصہ کو پی جانا خارجی اعتبار سے ایک اخلاقی سلوک ہے۔ مگر داخلی اعتبار سے وہ اپنی تعمیر کے ہم معنی ہے۔ جب کوئی آدمی فصہ کے حالات میں فصہ نہ کرے تو وہ اپنے آپ کو بچپا تا ہے کہ ہے۔ وہ اپنی قوت کو منفی رخ پر جانے سے روکتا ہے اور اس طرح اپنے آپ کو اس قابل بنا تا ہے کہ وہ اپنی قوت کو مخر پور طور پر صرف اپنی تعمیر میں لگائے۔ دوسرے کی تخریب میں غیر ضروری طور پر وہ اپنی حصہ ضائع نہ کرے۔

## مشورهمفيرسي

قرآن میں اہل ایمان کو جوتعلیمات دی گئی ہیں ان میں سے ایک تعلیم وہ ہے جس کومشورہ کہا جاتا ہے۔قرآن میں اہل حق کی جن صفات کو اختیار کرنے پر ابھارا گیا ہے، ان میں سے ایک صفت مشورہ ہے۔ چنا نچہ ارشاد ہوا ہے: وَأَمْرُ هُمْ شُورَی بَیْنَهُمْ (42:38) ۔ یعنی، اور وہ اپنا کام آپس کے مشورہ سے کرتے ہیں۔مشورہ کامطلب یہ ہے کہ سی معاملہ میں حل تلاش کرنے کے کام کو اجتماعی کام بنادیا جائے۔ اپنے تجربہ کے ساتھ دوسروں کے تجربات کو اس میں شامل کر لیا جائے۔مشورہ کا مطلب گئی ویا انفرادی عقل کو اجتماعی عقل بنادینا ہے۔مشورہ ایک دوطرف عمل ہے۔

زندگی کے بارے میں خالق کی اسکیم (scheme of things) یہ ہے کہ ہر فرد کو یہ موقع دیا جائے کہ وہ اپنی شخصیت کا ارتقا کر کے اپنے آپ کو جنتی انسان بنائے۔اسی نشانے کی بنا پر اسلام میں یہ طریقہ اختیار کیا گیا ہیے کہ ساجی معاملات کو شور کی کے اصول پر مبنی قر ار دیا گیا ، یعنی ساجی حقائق محالات کو شور کی کے اصول پر مبنی قر ار دیا گیا ، یعنی ساجی حقائق (social realities) کی بنیاد پر ۔

مشورہ میں یہ ہوتا ہے کہ گئ آدمی کسی موضوع پر ڈسکشن کرتے ہیں۔اس طرح کے ڈسکشن کے فائدوں میں یہ ہوتا ہے کہ معاملہ کے نئے بہلوسا منے آتے ہیں۔مشورہ اگر کھلے ذہن کے ساتھ کیا جائے اور تنقیداور تعریف کے جذبہ سے بلند ہوکراس کوسنا جائے تومشورہ کی اہمیت بہت بڑھ جاتی ہے۔مشورہ میں جوفائدے ہیں ان کے حصول کے لیے ضروری ہے کہ لوگ تحفظ ذہن کے ساتھ نہ بولیں بلکہ وہ جو کچھ کہیں کھلے ذہن کے ساتھ کہیں اور سننے والے بھی اس کو کھلے ذہن کے ساتھ سنیں۔

یے سب مشورہ کے آ داب ہیں۔جس مشورہ میں ان آ داب کو ملحوظ رکھاجائے وہ مشورہ بے حد بابرکت بن جاتا ہے۔مشورہ کواگر حسن نیت کے ساتھ کیا جائے تو وہ ایک عبادت ہے۔مشورہ کوئی سادہ بات نہیں۔ مشورہ دین اور دنیا دونوں میں فائدہ ملتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ پیغمبر اسلام صلی اللہ علیہ وسلم ہمیشہ اپنے اصحاب کے ساتھ کھلے دل سے مشورہ کرتے تھے اور لوگ کسی پابندی کے بغیرا پنی رائے دیتے تھے (سیرت ابن ہشام، جلد 2، صفحہ 192)۔

# دعوت يعنى انسانى خيرخوا ہى

مئی 2004 میں عرب امارات کے لیے میراایک سفر ہوا تھا۔ وہاں میں نے دبئی کا انگریزی اخیار خلیج ٹائمس کا شارہ 6 مئی 2004 دیکھا۔ اس میں ایک خبرتھی جس میں بتایا گیا تھا کہ شارجہ کی حکومت ایسے اقدامات کررہی ہے جو ماحولیات کو بگڑنے سے بچانے والے ہوں۔ اس خبر کاعنوان یہ تھا۔ شارجہا یکوفرینڈلی پروجکٹ چلانے والا ہے:

Sharjah to launch eco-friendly project

آج کل ایکوفرینڈ کی منصوبوں کا بہت چرچاہے۔خود مسلم ملکوں میں بھی اس کی کافی دھوم ہے۔
میں نے سوچا کہ منصوبہ تخلیق کی نسبت دیکھا جائے تو ایک اور نہایت ضروری کام یہ ہے کہ مدعوفرینڈ لی
منصوبے جاری کیے جائیں۔مگر ساری دنیا میں مسلمان اس قسم کی بات سوچنے کے لیے تیار نہیں۔
مسلمانوں نے برعکس طور پر ایسے ہنگا ہے جاری کرر کھے بیں جو مدعو کو دشمن بنائے ہوئے ہیں۔مگر مدعو کو
دوست بنانے کی شعوری کو شش پوری مسلم دنیا میں کہیں نظر نہیں آتی۔حقیقت یہ ہے کہ مدعوفرینڈ لی
منصوبہ نہ چلانے کی صورت میں یہ شدید تراندیشہ موجود ہے کہ ان کی آخرت خطرے میں پڑ جائے۔

اسلا مک ورک حقیقةً وہ ہے جو دعوہ ورک ہو۔ یعنی انسانوں کو خدا کے منصوبہ تخلیق ہے آگاہ کرنا۔ دعوہ ورک کو فی سادہ چیز نہیں۔ دعوت دراصل انسان سے محبت اور خیر خواہی کا اظہار ہے۔ مگر موجودہ مسلمانوں کا حال یہ ہے کہ وہ دوسری قوموں سے نفرت کرتے ہیں، وہ ان کواپنا ڈشمن سمجھتے ہیں۔ ایسی حالت میں وہ اس قابل ہی نہیں کہ وہ دوسری قوموں کے درمیان دعوت کا کام کرسکیں۔

دعوہ ورک کے لیے بچھلازمی شرطیں ہیں۔اس میں سب سے اہم شرط یہ ہے کہ داعی اپنے مدعوکا مکمل طور پرخیر خواہ ہو۔ وہ یک طرفہ طور پر مدعو کے ساتھ ایڈ جسٹمنٹ کرے۔ داعی اور مدعوکا رشتہ اسی قسم کا ایک رشتہ ہے جبیبا کہ تا جراور کسٹمر کا ہوتا ہے۔ ہرتا جرجانتا ہے کہ اس کواپنے کسٹمر کے ساتھ آخری حد تک خیر خواہی کا معاملہ کرنا ہے۔ داعی کا فارمولا تا جرکی طرح یہ ہونا چا ہیے:

We are always Mad'u friendly

# سى في اليس كامقصد

ایک صاحب نے کہا کہ آپ نے بعض قومی اور ملی مسائل کے بارے میں ایسے بیانات دیے ہیں جن کی وجہ سے آپ ملت سے الگ تھلگ ہوگئے ہیں۔ یہ چیز آپ کے مشن کے لیے مفید نہیں۔ آپ کوملت کے مزاج کی رعایت کرتے ہوئے اپنا کام کرنا چاہیے۔ اپنی قوم کونظر انداز کرکے کوئی شخص اپنے مقصد میں کامیاب نہیں ہوسکتا۔ میں نے کہا کہ آپ پرغالباً یہ بات واضح نہیں کہ میرانشانہ کیا ہے۔ آپ دوسرول کے نشانے کوجانتے ہیں اور ان کومیر اور پر چسپال کرنا چاہتے ہیں۔ میرے نشانے اور دوسر بے لوگوں کے نشانے میں ایک بنیادی فرق ہے۔ وہ یہ کہ دوسرول کا ساتھ نشانہ کملی نتیجہ ہوتا ہے اور ہمارا نشانہ ابلاغ ہے۔ دوسرول کی کامیا بی اس میں ہے کہ قوم اُن کا ساتھ دے، تا کہ وہ اپنے مطلوب نتیج کوجاصل کرسکیں۔ اِس نشانے کی بنا پروہ اِس کوضروری سمجھتے ہیں کہ وہ کوئی ایسی بات نہیں جوقوم کے مزاج کے خلاف ہواور قوم ان سے کٹ جائے۔

اس کے برعکس، جہارا معاملہ یہ ہے کہ ہم خالصتاً دعوت الی اللہ کے لیےا تھے ہیں۔ اِس مقصد
کی بنا پر جہارا نشاخہ صرف ابلاغ (یس، 36:17) ہے۔ بعنی اللہ کے پیغام کولوگوں تک ایز اطاز
پہنچاد بنا۔ جہاری ذمہ داری یہ ہے کہ ہم ناصح اور ابلین کی حیثیت سے اللہ کا پیغام لوگوں تک پہنچاد ہیں۔
اِس کے بعد یہ دوسروں کی ذمہ داری ہے کہ وہ عملاً اس کے ساتھ کیار ویہ ختیار کرتے ہیں۔ ہیں نے کہا
کہ دوسری بات یہ ہے کہ سلم ملت میں دوسم کے لوگ ہیں ۔ ایک وہ جو سلم مفاد کے نام پر ہنگا ہے
کی سیاست چلاتے ہیں۔ اِس گروہ میں پھولوگ سوچ کی سطح پر ایسے ہیں اور پھولوگ عملی سطح پر۔ اُن کا
نقط نظریہ ہے کہ ملت آج دشمنوں سے اور سازش کرنے والوں سے گھری ہوئی ہے۔ اِس لیے ضروری
میں دوسراطبقہ بھی ہے جو جہدہ کیا جائے۔ میں بلا شبہ اِس طبقے سے کٹا ہوا ہوں لیکن اِسی کے ساتھ ملت
میں دوسراطبقہ بھی ہے جو جہاد کے نام پر تشدد کے بجائے پُر امن دعوت الی اللہ میں تقین رکھتا ہے۔ ملت کا
بیدوسراطبقہ ساری دنیا میں میر سے ساتھ ہے، اور اِس طبقے کے تعاون سے آج جہار امشن ہر جگہ کامیا بی
کے ساتھ جال رہا ہے۔ پھر میں نے ایک عرب شاعر کا پیشعر پڑھا:

فَإِنْ أَكْ فِي شرارِكُم قليلاً فإنّي في خياركُم كشيرُ

#### اعتكاف

رمضان کے مہینہ میں جواعمال کے جاتے ہیں ان میں ایک اہم عمل اعتکاف ہے۔ اعتکاف کے سلسلے میں ایک حدیث رسول ان الفاظ میں آئی ہے: عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَ سَلَّمَ - قَالَ فِي الْمُعْتَكِفِ: ''هُو يَعْكِفُ الذُّنُوبَ '' (سنن ابن ماجہ ، حدیث نمبر 1781)۔ عَلَيْهِ وَ سَلَّمَ - قَالَ فِي الْمُعْتَكِفِ: ''هُو يَعْكِفُ الذُّنُوبَ '' (سنن ابن ماجہ ، حدیث نمبر 1781)۔ یعنی ابن عباس نے کہا ہے کہ نبی صلی الله علیہ وسلم نے اعتکاف کرنے والے انسان کے بارے میں فرمایا کہ وہ گنا ہوں سے اعتکاف کرتا ہے۔

اصطلاحی طور پراعتکاف وہی ہے جورمضان کے آخری عشرہ میں مسجد میں کیا جاتا ہے۔ یہ جسمانی اعتکاف ہے، اور یہ اعتکاف چند دنوں کے لیے ہوتا ہے لیکن اعتکاف کی ایک اور قسم ہے۔
اس کوفکری اعتکاف ہو وقت اور ہر جگہ جاری رہتا ہے۔ اس اعتکاف میں آدمی اپنا زیادہ وقت تفکر عمل ہے۔ یہ اعتکاف ہر وقت اور ہر جگہ جاری رہتا ہے۔ اس اعتکاف میں آدمی اپنا زیادہ وقت تفکر اور تد بر میں گزارتا ہے۔ وہ دین کی باتوں میں غور کرتا ہے، اور اپنے آس پاس کی دنیا ہے دینی سبق حاصل کرنے کی کوشش کرتا ہے۔ وہ زیادہ سے زیادہ روحانی اعتکاف میں مشغول رہتا ہے۔

روزہ ایساعمل ہے جس کا فائدہ ہرروزہ دار کوملتا ہے۔ اعتکاف، روزہ داروں کوتربیتِ مزید کا موقع دینا ہے۔ اعتکاف ، روزہ داروں کوتربیتِ مزید کا موقع دینا ہے۔ اعتکاف سے یہ مطلوب ہے کہ انسان دنیا کے ڈسٹر یکشن سے دورہ وکراپنے آپ کوزیادہ سے زیادہ ذکر وشکر میں مشغول کرے۔ اس درمیان روزہ دارا پنے آپ کو پوری طرح صرف خداکی عبادت کرنے اور معرفت حاصل کرنے کے لیے مخصوص کردیتا ہے، وہ قرآن میں تدبر کرتا ہے اوران روحانی فوائد کوزیادہ سے زیادہ حاصل کرتا ہے جن کے لیے روزہ فرض کیا گیا ہے۔

اعتکاف دنیا سے دوربھا گنانہیں ہے بلکہ وہ ایک تربیق عمل ہے جس کے ذریعہ آدمی دنیا میں رہ کر دنیا کے ڈسٹریشن سے پچ سکے۔ یہ دنیا سے الگ ہونانہیں ہے، بلکہ یہ دس دنوں کا ایک ایسا تربیق مرحلہ ہے جس کے بعد آدمی اعلی معرفت کے ساتھ دنیا میں زندگی گزار نے کے قابل ہوجائے، وہ زیادہ سے زیادہ اپناا خلکچول ڈولپمنٹ کرے تا کہ تزکیۂ فنس کا جذبہ اس کے اندر پہلے سے زیادہ پیدا ہوجائے۔

## آتش فشال كاسبق

آتش فشاں زمین یا کسی دوسر سے سیارے یا سیار چہ کی پرت سے نکلنے والا گرم مادہ ہے۔اس سے پکھلی ہوئی چٹان، چٹان کے گرم ٹکڑے، اور گرم گیسیں نکلتی ہیں۔امریکا کے خلائی ادارہ ناسا کی ویب سائٹ پرآتش فشاں (volcano) کی تعریف ان الفاظ میں بیان کی گئی ہے:

A volcano is an opening on the surface of a planet or moon that allows material warmer than its surroundings to escape from its interior. When this material escapes, it causes an eruption. An eruption can be explosive, sending material high into the sky. (accessed on 15.11.21)

آتش فشال کسی سیارے یا چاند کی سطح پر ایک ایساد ہانہ ہے جوآس پاس سے زیادہ گرم مواد کو اینے اندر سے خارج ہونے دیتا ہے۔ جب یہ مواد خارج ہوتا ہے تو چھٹنے کا سبب بنتا ہے۔ بھٹنا دھا کہ خیز ہوسکتا ہے، یہ مواد کو آسمان کی جانب اونچا بھینکتا ہے۔ انسائی کلوپیڈیا برٹانیکا کے مطابق، آتش فشال کا بھٹنا زمین کی طاقت کا ایک بیبت ناک ظاہرہ ہے:

A volcanic eruption is an awesome display of Earth's power.

آتش فشاں قدرتی آفات (natural disasters) میں سے ہے۔اس کے علاوہ چند دوسرے قدرتی آفات پہلی سے بیاب اسٹارم، سیلاب، ٹارنیڈ و، سمندری طوفان، آتش فشاں،زلز لے یالینڈ سلائڈ،سونامی، وغیرہ:

forest fire, duststorms, floods, hurricanes, tornadoes, volcanic eruptions, earthquakes, tsunamis, etc.

یقدرتی آفات ماحول پراس طرح اثرانداز ہوتے ہیں کہ قدرتی وسائل، مالی اور جانی نقصان کا سبب بنتے ہیں۔ اس کے سامنے انسان اور اس کی ساری ترقیاں بے بس ہوجاتی ہیں۔ اگرغور کیا جائے تو ان قدرتی تجربات سے یسبق ملتا ہے کہ انسان اس دنیا کا ماسٹر نہیں ہے۔ اس دنیا ہیں انسان کو متواضع (modest) بن کرر ہنا چا ہے تا کہ وہ ان تجربات سے سبق حاصل کرنے والا ہے۔ متواضع (ڈاکٹر فریدہ خانم)

# ٹوئٹر کاسی ای او

ٹوئٹر مائکر وبلا گنگ ویب سائٹ ہے۔نومبر 2021 میں انڈین امریکن مسٹر پراگ اگروال (پیدائش 1984) کوٹوئٹر کا نیاسی ای اومنتخب کیا گیا ہے۔اسس بات کا اعلان وداع ہونے والے ہی ای اومسٹر جیک ڈورسی (پیدائش 1975) نے اپنے ٹوئٹر بلاگ کے ذریعہ کیا۔ اس کے بقول مسٹر پراگ کمپنی اوراس کی ضرورتوں کو پوری طرح سمجھتے ہیں۔کمپنی کوآگے بڑھانے کے ہراہم فیصلے کے پیچھے پراگ کا رول ہوتا تھا۔ وہ تجسس تحقیق کا شوق رکھنے والے، ریشنل، کریٹیو،محنتی، خودآگاہ،اورمتواضع انسان ہیں۔وہ پورے دل وجان سے قیادت کا فرض نجماتے ہیں،اوروہ ان لوگوں میں سے ہیں جن سے میں ہردن کچھ سیکھتا ہوں:

He (Parag) understands the company and its needs. Parag has been behind every critical decision that helped turn this company around. He's curious, probing, rational, creative, demanding, self-aware, and humble. He leads with heart and soul; and is someone I learn from daily.

کسی بھی میدان میں ترقی کاراز کیا ہے۔ وہ وہی ہے جس کاذکر مسٹر جیک نے مسٹر پراگ کے ریفر بینس میں کیا ہے۔ کامیابی کا یہ اصول خصرف سیکول فیلڈ کے لیے ہے، بلکہ مذہبی فیلڈ کے لیے بھی۔ حقیقت یہ ہے کہ ترقی دراصل انسان کے پوٹشل کوا یکچول بنانے کانام ہے۔ اوراپنے پوٹشل کوا یکچول وہی انسان بناسکتا ہے، جواپنے اندران صفات کو پیدا کرے۔ یہی کسی مقصد میں کامیاب ہونے کاراز ہے۔ اس قسم کی گہری وابستگی کے بغیر کوئی بڑا کام نہیں کیا جاسکتا ہے، خدنیا میں اور خات میں۔ ایک حدیث رسول میں کامیابی کے راز کو ان الفاظ میں بیان کیا گیا ہے: إِنَّمَا الْعِلْمُ وَاللَّمَا لُهِ لُمَّ مَنْ يَتَحَوَّى الْخَيْرُ يُعْطَهُ، وَمَنْ يَتَقِ الشَّمَرُ يُوقَهُ (الْمِحُمُ الاوسط للطبر انی ، حدیث نمبر واری آئی ہے برداشت پیدا کرنے سے۔ جوخیر تلاش کرتا ہے اس کونی ملتا ہے، اور جوشر سے پخاچا ہتا ہے اس کو بچالیا جا تا ہے۔ ایک اور روایت میں ہے: وَالْفِقَهُ بِالتَّفَقُهُ وَالْمِحُمُ اللّٰ بِرِالْطِر انی ، حدیث نمبر وووی۔ یعنی، فہم و فراست کی کوشش کرنے سے گہری سجھ پیدا ہوتی ہے۔ (ڈاکٹر فریدہ خانم)

#### خبرنامه اسلامی مرکز - 275

- ہندوستان ہو یا عربستان سب کے لیے پرامن ترقی اور پرامن دعوت کے علاوہ کوئی دوسرا آپشن نہیں ہے۔ مولانا کی زندگی ہی سے مولانا کے مشورے اور پلائنگ پرعمل ہونے لگا ہے۔ خواہ نیشن بلڈنگ کی بات ہو یانائیبر فرینڈ لی یہیو پرکی بات ۔ مثال کے طور پر عربوں کے لیے اسرائیل ایک دوست ملک بن رہا ہے، اور ہندوستانی مسلمان آرایس ایس، وغیرہ کے ساتھ رہنا بھی سیکھ گئے ہیں۔ نفرت کی جگہ ساجی رواداری کی بات آگے بڑھر ہی ہے۔ اللہ تعالی کا شکر ہے کہ اس نے الرسالہ مشن کی رہنمائی کو جہارے لیے قابل فہم بنادیا۔ حالانکہ لوگ حالات کے میلشن کے تحت اس حقیقت کو مانتے ہیں، مگر اللہ نے ہم کو قر آن وحدیث کی بنیاد پر مشن کو اپنانے کی توفیق عطاکی ہے۔ (سیدا قبال احمد عمری ، تامل ناڈو)
- مولانا وحیدالدین خان میرے لیے روحانی باپ کا درجہ رکھتے ہیں ۔ہروہ بات جو والدین اپنی اولاد کوسکھاتے ہیں، میں نےمولانا کی تحریروں اور بیانات سے سیکھنے کی کوشش کی ہے۔خداسے بندے کا تعلق اور بندے سے بندے کاتعلق میں نے مولانا کی اس کاوشوں میںمحسوس کیا ۔ پہلی کتاب" راز حیات" الہدی اسلامک انسٹیٹیوٹ میں پڑھی تھی لیکن تب میں مولانا کونہیں جانتی تھی۔ایک دن پوٹیوب پرمولانا کوامن کے بارے گفتگو کرتے سنا۔ میں سمجھتی ہوں کہ وہ لمحہ میری اب تک کی زندگی کا بہترین لمحہ تھا۔بس پھر کیا تھا۔مولانا کو بلا ناغه ہر دن سننااوران کے برحکمت تقریروں کانوٹس تنار کرنامیر بےروٹین میں شامل ہو گیا،اوررفتہ رفتہ ان کے ککچرس میری زندگی پراثر انداز ہوتے گئے ۔مولانا کی ہر کتاب اپنی مثال آپ ہے ۔مولانا وحید الدین خال صاحب نے توحید کوجس طرح واضح انداز میں بیان کیا ہے،اس کوسن کر مجھے تھرل ہوتا ہے۔ایک دن مولانا کے بارے میں میں اپنی بہن سے بات کرر ہی تھی تواس نے بڑی پیاری بات کہی کہ آیو" ایک صدی سے خدا کی کھوج میں ہیںمولانا ،اور میں نے بھی اپنی زندگی میں پہلے انسان کو پہلی باراس شدت کے ساتھ،خدا سےصرف خدا کومانگتے دیکھا،خداہم سب کواس کھوج میں ان کاسچاساتھی بنادیں"۔ہم سب اپنی زندگی میں کسی نہ کسی کمی کا شکار ہوتے ہیں ۔مولانا کی تحریریں انسان کواپنی ہر کمی ہرمحرومی کوطاقت میں بدلنے کا ہنرسکھاتی ہیں ۔اسسلسلے میں مولا ناصاحب کےمشن کولوگوں تک پہنچانے کے لیے میرامشورہ یہ ہے کہ(1) اپنے گھر خاندان میں سب کومولا نا کے بارے میں بتائیں۔(2) تمام فیملی ممبر کو تذکیر القران اور دوسری کتابیں گفٹ کریں۔(3) گھر میں لائبریری بنائیں ،اورمولانا کا تمام لٹریچراس میں رکھیں۔(4) اینے علاقے میں لائبریری بنائیں،علاقے کے اسکول اور کالجز کی لائبریریوں میں مولانا کی کتابیں رکھوائیں۔ (5) اپنی صلاحیت کو اس مشن کے لیے بهترین انداز میں استعال کریں ۔ (شائلہ عاشق، شیخویورہ، پنجاب، یا کستان )

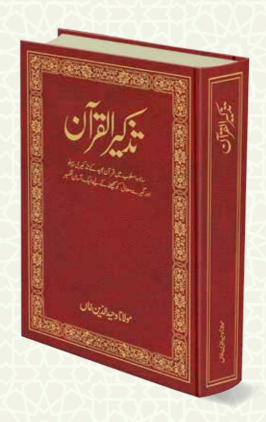
- مولاناوحیدالدین خان صاحب کی کتابول اور آرٹیکلز سے خدا ایک جامد عقید ہے کے بجائے ایک زندہ ہمستی کے طور پرسامنے آیا، اللہ کی معرفت، عظمت، ربوبیت اور قدرت کو مجھنے اور خدا کی یاد میں جینے کا مطلب صحیح طرح سمجھ میں آیا، اور زندگی میں پیش آنے والے حالات ووا قعات کولے کرسوچنے اور ان سے عبرت وضیحت لینے کا ذہن بنا این عالمی کوڈھونڈ نا، اور لوگول کے ساتھا چھار ویہ رکھنا اور دعوت کا مزاج پیدا ہوا۔ خاص طور پرمولانا نے جس طرح خدا کے تحلیقی منصوبے، ناخوشگوار واقعات اور اختلافات کو بینے کرنے، اور آخرت اور جنت کے نصور کوواضح کیا ہے، اس سے بہت ہی انوکھا تجربہ ہوا، دنیا کود یکھنے اور زندگی کو مجھنے کا زاویہ ہی بدل گیا۔ سر میں CPS کے مشن میں شامل ہونا چا ہتا ہوں، پلیزگا ئیڈ می (شاہد ملی ، عمر کوٹ ، سندھ)
- میں نے اپنی ابتدائی تعلیم مردان سے عاصل کی۔ پھر جامعہ رضویہ ضیاء العلوم راولپنڈی سے حفظ کیا۔ پھوع رصہ جھیرہ شریف میں تعلیم عاصل کی، اس کے بعد تنظیم المدارس سے درس نظامی مکمل کیا۔ سال 2016 میں اسلام انٹرنیشنل یونیورسٹی اسلام آباد سے LLB کیا۔ ابھی میں ہائی کورٹ لیول کا وکیل ہوں۔ جاوید احمد غامدی صاحب، ابویجی اور حال ہی میں وحید الدین خان صاحب کے کام سے واقفیت ہوئی، جس نے میرا زاویۂ نظر کیسر بدل دیا۔ اور روایتی مذہبی اور گروہی تعصّبات سے اللہ کے فضل و کرم اور ان حضرات کی کاوشوں کی بدولت جاں خلاصی نصیب ہوئی۔ خان صاحب کا لٹر پچر روح کی غذا اور پاکیزگی کا بہترین انتظام کرتی ہے۔ تذکیر القرآن ایسا خوبصورت ترجمہ اور تفسیر ہے جو قرآن کی ہرآیت کوقاری سے متعلق کردیتی ہے۔ حال ہی میں اخوان القرآن ایسا خوبصورت ترجمہ اور تفسیر ہے جو قرآن کی ہرآیت کوقاری سے متعلق کردیتی ہے۔ حال ہی میں اخوان مسول کے نام سے خان صاحب کی ویڈیود کیسی ہوئی در جے میں کیوں نہ ہو۔ دعا ہے اللہ پاک ہمیں اپنی مستین کی صف میں خود کوشامل کر لیا جائے ، چاہے ادنی در جے میں کیوں نہ ہو۔ دعا ہے اللہ پاک ہمیں اپنی اصلاح کی توفیق اور اس کے بعد اپنی خدمت کے لیے قبول فرمائے۔ اور جومشن یہ ضعیف العرشخص اس پیرانہ سالی میں چلار ہا ہے ہم اس کو بھر پورطر ہے ہے آگے بڑھا سکیں۔ (شاہ خالد، مردان ، پاکسان)
- حضرت مرحوم کے سلسلے بیں جوالر سالہ خصوصی شمارہ (اگست ستمبر 2021) شائع ہوا ہے، اس وقت بیں اس کا مطالعہ کر رہا ہوں ۔ بیں حنی المسلک، دیوبندی ہوں۔ دارالعلوم دیوبند نے مولانا مرحوم کے سلسلے بیں ان عقائد، افکار سے متعلق جوفتو کی دیا تھا میں نے اس کو بھی پڑھا ہے، کیکن میں ان سے ہٹ کر بات کرنا چاہتا ہوں۔ میں مولانا کو شروع شروع میں بالکل نہیں جانتا تھا۔ مگر میرے چپا زاد بھائی مولانا مظہر جمیل رشیدی صاحب (مقیم حال علی گڑھ) مولانا کو بہت ہی خوش اسلوبی کے ساتھ پڑھتے تھے، اور ان کے ذریعہ ہی میں نے بھی مولانا کی بچھ کتابیں پڑھیں۔ مثلاً مطالعہ قرآن، ہندوستانی مسلمان، روشن مستقبل، میساں سول کوڈ، وغیرہ۔ اس کے بعد میں نے خودمولانا کی گئی کتابیں خریدیں، اور باضابطہ طور پرمطالعہ کرنا شروع کیا۔ میں نے وغیرہ۔ اس کے بعد میں نے خودمولانا کی گئی کتابیں خریدیں، اور باضابطہ طور پرمطالعہ کرنا شروع کیا۔ میں نے

ابھی حال ہی میں مولانا کی ایک کتاب، خاتون اسلام ختم کی ہے۔ جب میں خاتون اسلام پڑھر ہاتھا تو میرا حال یہ عال یہ مال یہ عال کہ دورانِ مطالعہ میں اتنا غرق ہوجاتا تھا کہ کھانا، پینا بھی مجھے یا دنہیں رہتا تھا۔ اس وقت الرسالہ کا مطالعہ کرر ہا ہوں۔ اس کو پڑھتے ہوئے مجھے یہ حساس ہور ہا ہے کہ ہم نے کس قدر عظیم ہستی کو کھود یا ہے۔ وہ ہستی جس کی امت کو سخت ضرورت تھی۔ ایسا لگتا ہے کہ لوگ بے کار ہی مولانا کے اوپر انگلیاں اٹھاتے ہیں۔ جب میں خاتون اسلام نام کی کتاب پڑھر ہا تھا، اس وقت دل سے مولانا کے لیے دعائیں نکل رہی تھیں۔ مولانا کا یہ احسان ہے کہ انھوں نے آنے والی نسلوں کے لیے اسلام کو عصری اسلوب میں آسان بنا کر پیش کرد یا ہے۔ علما کے اوپر نئی نسل کا یہ قرض تھا، جس کو مولانا نے ادا کرنے کی کوشش کی ہے۔ مولانا نے قرآن وحد بیث کولوجی کلی ، اور سائنسی طور پر قابل نہم بنایا ہے ، اور جن لوگوں نے اسلام پر جدید سائنسی ڈسکوری کی روشنی میں اعتراض کیا تھا، مولانا نے ان کاعقلی اور نقلی طور پر جواب دیا۔ دورِ عاضر میں اسلام کا جود فاع کیا وہ اپنیل احمد رشیدی ، ممبر جمعیت علیا خطع بجنور)

- الرسالد (خصوصی شاره داعی اسلام مولانا وحیدالدین خال) جب بھی پڑھااس میں گم ہوگیا۔خصوصی شاره میرے ہاتھ سے الگنہیں ہو پار ہاہے۔ جہال بھی میں جاتا ہول، اس کوسا تقدر کھتا ہوں۔ ایک کا پی تو آفس میں بھی رکھ لی ہے۔ رسالہ پر جب بھی مولانا کی تصویر دیکھتا ہوں ایک خوثی ہوتی ہے اور آ بحصین نم ہوجاتی ہیں۔خصوصی شاره بھی آج تک چھپنے والے تمام الرسالوں کی طرح حکمت سے بھر پور ہے۔مولانا کی شخصیت کے بہت سے نئے پہلونظر آئے۔ یہ الرسالہ بھی فل آف وزڈم ہے۔ اس میں لکھے گئے تمام مضامین دل کی گہرائیوں سے گزر کر آبھوں سے آنسوؤں کی شکل میں آئے ہیں۔مولانا ایک عظیم ہستی ہیں۔ میں بہت شکر گزار ہوں کہ فریدہ آپا، فربادصاحب اور انڈیا شیم نے اس کومرتب کیا۔ (طارق بدر، لا ہور، پاکستان)
- مولاناوحیدالدین خاس کی کتابوں کا قیمتی شخفہ: دوروز قبل (118 کتوبر 2021) مولانا وحیدالدین خاس کی 155 تصانیف ادارہ کوموصول ہوئی بیں۔ بلاشبہ مولانا وحید الدین خاس کا اسلوب، استدلال کی قوت اور تجزیہ کی صلاحیت قابل تقلید ہے۔ اسی خصوصیت کی وجہ ہے مولانا وحیدالدین خاس کو دورجدید کے مصنفین میں منفر داور نمایاں مقام حاصل ہے۔ مولانا مرحوم کی کتابیں دیر تک اور دور تک اسلام پر ایمان، اعتقاد اور اعتماد کا درس دیتی ربیس گی۔ خداان کی تصانیف کوصد قد جاریہ بنائے، آئین۔ ادارہ اس موقع پر جناب ثانی اثنین صاحب، ٹرسٹی سی پی ایس انٹرنیشنل، نئی دیلی کا بے حدممنون ومشکور ہے کہ اضوں نے ادارہ کی طلب پر مولانا وحیدالدین خاس کی گران قدر تصانیف لائٹریری کے لیے ارسال کیں (ادارہ تحقیق وتصنیف اسلامی علی گڑھ)۔

- یقسیرطالبین قرآن کے لیے فیم قرآن کی کنجی ہے۔
- عصری اسلوب میں اس کے دعوتی اور تذکیری پہلو کو نمایاں کیا گیاہے۔
  - تذكير القرآن عوام وخواص دونوں كے ليے يكسال طور پرمفید ہے۔
  - تذکیرالقرآن میں قرآن کے اساسی مضمون اور اس کے بنیادی مقصد کومرکز توجہ بنایا گیاہے۔





سادہ اسلوب میں قرآن مجید کے تذکیری پہلو اور گہرے معانی کو سمجھنے کے لیے ایک آسان تفسیر

To order a copy Call: 8588822675 sales@goodwordbooks.com Rs. 300 (postage Rs. 50)



Download PDF of Tazkirul Ouran in Urdu, Hindi, English and Arabic www.cpsglobal.org www.mwkhan.com

www.goodwordbooks.com

Published on the 1st of every month Posted at NDPSO

Date of Posting 10th and 11th of advance month Postal Regn. No. DL(S)-01/3130/2021-23 RNI 28822/76

Licenced to Post without Prepayment U (SE) 12/2021-23