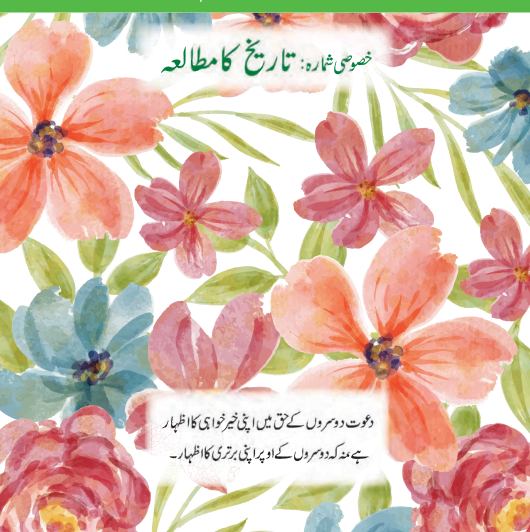


September 2020 • Rs. 30



# زیرسر پرتی مولانا وحیدالدّین خاس صدراسلامی مرکز فهرست نصوص شاره: تاریخ کا مطالعه

| 28 | ایک مثال                | 4  | تاریخ کامطالعه           |
|----|-------------------------|----|--------------------------|
| 29 | موافق اسلام انقلاب      | 5  | تخلیق کےادوار            |
| 30 | محفوظ دین محفوظ امت     | 6  | قرآن كاطريقِ مطالعه      |
| 31 | حفاظت كاراز             | 7  | الله اور فرشتوں كامكالمه |
| 33 | حفاظت كاطريقه           | 8  | علم الاسماء              |
| 34 | تبليغ رسالت كانظام      | 9  | خدا كامنصوبه             |
| 36 | مواقع اویل کرنا         | 11 | سيف كركشن كي صفت         |
| 37 | حضرت يوسف كى مثال       | 12 | شاك ٹریٹمنٹ              |
| 38 | رسول اللُّد كاطريقِ كار | 13 | قانون دفع                |
| 39 | سيكولردنيا كى مثال      | 14 | <i>ې</i> ېوطآ دم         |
| 40 | يہود کی مثال            | 15 | طوفان نوح                |
| 42 | ڈی لنکنگ کااصول         | 16 | كنگشپ كانظام             |
| 43 | دورِ جنگ کا خاتمہ       | 16 | رسول اوراصحاب رسول       |
| 44 | دورِامن کی طرف          | 19 | پالىيكل ما ڈ ل           |
| 45 | امن کی اشاعت            | 20 | اہل ایمان کارول          |
| 46 | تعليم، قديم اورجديد     | 21 | صليبي جنگين              |
| 48 | شيطان كالجيلنج          | 22 | شهادت اعظم               |
| 48 | تبيين حق كادور          | 22 | انذار بذريعه تائيد       |
|    | عصرى اسلوب              | 23 | تاریخ کے دوبڑے ادوار     |
| 49 | میں دعوت                | 26 | تخلیق،تهذیب              |
| 50 | خلاصة كلام              | 27 | سائنس اوراسلام           |





September 2020 | Volume 45 | Issue 9

Al-Risala Monthly 1, Nizamuddin West Market New Delhi 110013 Mobile: +91-8588822679

Tel. 011-41827083 Email: cs.alrisala@gmail.com

#### Annual Subscription Rates

Retail Price ₹ 30 per copy

Subscription by Book Post ₹ 300 per year

Subscription by Regd. Post ₹ 400 per year

Subscription (Abroad) US \$20 per year

Bank Details
Al-Risala Monthly
Punjab National Bank
A/c No. 0160002100010384
IFSC Code: PUNB0016000
Nizamuddin West Market Branch





Mobile: 8588822679

To order books by Maulana Wahiduddin Khan, please contact Goodword Books Tel. 011-41827083, Mobile: +91-8588822672 Email: sales@goodwordbooks.com

Goodword Bank Details
Goodword Books
State Bank of India
A/c No. 30286472791
IFSC Code: SBIN0009109
Nizamuddin West Market Branch

# انذار، تائيد

#### تاریخ کامطالعه

تاریخ میں معنویت کی تلاش — ایک منتقل موضوع ہے۔ اس پر بہت سی کتا بیں لکھی گئی ہیں۔ ایک مشہور کتاب برٹش مورخ آرنلڈٹائن بی کی ہے۔ یہ کتاب بارہ جلدوں میں ہے، اس کا نام ہے:

A Study of History by Arnold Toynbee (1934-61)

اس موضوع سے متعلق بنیادی باتیں قرآن سے بھی معلوم ہوتی ہیں۔ موجودہ زمانے میں یہ موضوع اہل علم کی دلچیبی کا خصوصی مرکز بنا ہے۔ مطالعے کے ذریعے اس موضوع کی مزید تفصیلات سامنے آئی ہیں۔ راقم الحروف کے نزد یک، منصوبہ تخلیق کے اعتبار سے، اس موضوع کوتین عنوانات کے تحت تقسیم کیا جاسکتا ہے:

- (1) فطرت كاسفر(Journey of Nature)
- (2) انسانی تاریخ کاسفر(Journey of Human History)
  - (3) جنت كاسفر (Journey of Paradise)

اس موضوع پر قرآن کی آیتوں کا مطالعہ کیاجائے تواس کا خلاصہ یہ نکاتا ہے کہ خالق نے انسان کو پیدا کر کے اس کوزمین (planet earth) پر بسایا۔ یہاں انسان کے لیے ہر قسم کی آزادیاں فراہم کی گئی ہیں۔ ہر انسان کو یہ موقع دیا گیا کہ وہ آزادی کے ماحول میں تاریخ کا سفر شروع کرے۔ مگراسی کے ساتھ خالق مسلسل طور پر انسانی تاریخ کی نگرانی کر رہا ہے۔ وہ انسانی آزادی کو بر قرار رکھتے ہوئے بار باراس میں مداخلت کرتا ہے تا کہ انسانی تاریخ کا سفر کامل طور پر ڈی ریل (derail) نہ ہونے پائے۔ خالق جب بھی دیکھتا ہے کہ انسانی تاریخ درست راستے سے ہوئے رہی ہے تو وہ تاریخ میں اس مجد نئی مداخلت کر کے تاریخ کی گاڑی کو دوبارہ صحیح پڑی پر ڈال دیتا ہے۔ انسانی تاریخ میں اس نوعیت کی مداخلت بار بار بیش آئی ہے۔ اس معاملے کی وضاحت کے لیے ہم یہاں پھھ مثالیں درج

## کریں گے،جس سے انسانی تاریخ کی خدائی منصوبہ بندی کااصول واضح طور پرسامنے آسکے۔ تخلیق کے ادوار

الله رب العالمين نے پہلے مادى كائنات (universe) كو بنايا ـ معلوم طور پرية آغازاس عالمى دھاكے سے ہوا جوسائنسى اندازے كے مطابق، تقريباً 13.8 بلين سال پہلے پيش آيا۔ اس كے بعد موجودہ كائنات تدريجى ارتقا (gradual development) كے اصول پر بنی ـ يه واقعه غالباً چھ ادوار (periods) كى صورت ميں پيش آيا۔ يہ بات قرآن ميں سات مرتبستة ايام (چھ دن) كے الفاظ ميں آئى ہے ـ قرآن ميں جس چيز كوايام كہا گيا ہے ، اس سے مرادادوار (periods) بيں۔ قرآن كى كوشش كى قرآن كى روشنى ميں متعين كرنے كى كوشش كى جائے ، تو غالباً وہ يہ ہوگا:

- (1) بگ بینگ (Big Bang): سائنس کے مطابق، تقریباً 13.8 بلین سال پہلے ایک کاسمک بال (cosmic ball): طاہر ہوا، پھر اس میں ایک عظیم دھا کہ ہوا۔ پھر اس کے بعد پر اسس جاری ہوا، جس سے کائنات ظہور میں آئی۔
- (2) سولر بینگ (solar bang): مذکورہ دھماکے کے بعد خلامیں جو پراسس جاری ہوا، اس کے نتیجے میں سورج اور شمسی نظام وجود میں آئے۔ اسی دوران ہماری زمین (earth وجود میں آئی۔
- (3) واٹر بینگ (water bang): زمین کے وجود میں آنے کے بعد ایک لمبا پر اسس جاری ہوا، اس کے بعدز مین پر دوگیسوں کی ترکیب سے پانی بنا، اور وہ سمندروں میں بھر گیا۔
- (4) پلانٹ بینگ (plant bang): اس پراسس کے اگلے مرحلے میں زمین کے او پر نباتات کاوجودعمل میں آیا۔ مختلف قسم کے نباتات سے پوری زمین ڈھک گئی۔
- (5) انیمل بینگ (animal bang):اس کے بعد اگلا مرحله سامنے آیا، اور زمین پر بے شمار قسم کے حیوانات ( زندہ اشیا) وجود میں آگئے۔

(6) ہیومن بینگ (human bang): آخری دور میں انسان وجود میں آیا، اور دھیرے دھیرے پورے زمین پر پھیل گیا۔ زندگی کی یمختلف صور تیں، الگ الگ وجود میں آئیں۔
ان چیزوں کے وجود میں آنے کے معاملے میں مفروضہ نظریۂ ارتفاکا کوئی دخل نہیں ہے۔
ان چھادوارکاذکر قرآن میں اپنے مخصوص انداز میں آیا ہے۔ قرآن کا گہرامطالعہ کرکے ان کو معلوم کیا جاسکتا ہے۔ جہاں تک پہلے دورکی بات ہے، وہ قرآن میں صراحت کی زبان میں آیا ہے۔ یہ بات قرآن کی دوآیتوں میں بیان کی گئی ہے۔ پہلی آیت یہ ہے: أَوَلَمْ يَرَ الَّذِينَ كَفَرُو الَّنَ السَّمَاوَاتِ وَاللَّرُ ضَ كَانَتَارَ ثَقَافَقَتَ فَنَاهُ مَا (21:30) ۔ یعنی کیاا نکار کرنے والوں نے نہیں دیکھا کہ آسمان اور زمین دونوں بند تھ، پھر ہم نے ان کو کھول دیا۔ دوسری آیت یہ ہے: أَفِی اللَّهِ شَلُّ فَاطِرِ السَّمَاوَاتِ وَالاَرْ ضِ وَالاَہِ مِن مَیں فاطر کے معنی میں، پھاڑنے والا۔

پہلی آیت میں جس واقعے کورَ تق اور فَتق کے الفاظ میں بیان کیا گیاہے، اسی کودوسری آیت میں فاطر کے الفاظ میں بیان کیا گیا ہے۔ دونوں آیتوں میں ففظی فرق کے ساتھ ایک ہی حقیقت کو بیان کیا گیا ہے۔ یعنی کا کنات ابتدامیں ایک کاسمک بال کی صورت میں ظاہر ہوئی ۔ اس کاسمک بال میں کا کنات کے تمام پارٹکل موجود تھے۔ پھر ایک عظیم دھا کے کے ذریعے یہ تمام پارٹکل فضا میں کھیل گئے۔ پھر ایک لمبے پر اسس کے ذریعے یہ تمام پارٹکل کا کنات کے مختلف اجزا کی صورت میں جمع ہوئے۔ یہ سارا معاملہ انتہائی منظم انداز میں ہوا۔ اس عمل کی کوئی توجیہہ اس کے سوانہیں ہوسکتی کہ ایک قادرِ مطلق خدانے ان تمام واقعات کو انجام دیا۔

## قرآن كاطريقِ مطالعه

قرآن معروف معنوں میں ایک مذہبی رسم کی کتاب نہیں ہے، وہ ایک ایسی کتاب ہے، جس میں پوری انسانی زندگی کے لیے رہنما تعلیمات دی گئی ہیں۔قرآن کی رہنمائی عام انسانی کتابوں سے مختلف ہے۔ عام انسانی کتابوں کے لیے ریڈنگ (reading) کا طریقہ اختیار کیا جاتا ہے۔لیکن

قرآن کے لیے یہ کرنا ہے کہ اس کا قاری اس کو تدبر (ص، 38:29) کے ساتھ مطالعہ کر ہے۔ اس کا سبب یہ ہے کہ قرآن اپنی اسلوب کے اعتبار سے ربانی حکمت کا مجموعہ (wisdom سبب یہ ہے کہ قرآن اپنی اسلوب کے اعتبار سے ربانی حکمت کا مجموعہ کے لیے اسی اصول کو اختیار کرنا چا ہیے۔ قرآن کی مطابق ، تاریخ بہ ظاہر انسان کی تاریخ ہے ۔ لیکن تاریخ اپنی حقیقت کے اعتبار سے اسی طرح ایک خدائی واقعہ ہے ۔ فرق یہ ہے کہ تخلیق مکمل طور پر خدا کا عمل ہے ، کہانسان کی آزادی کو برقر اررکھتے ہوئے تاریخ کوئینج کرنا:

معالمے میں خدا کا طریقہ یہ ہے کہ انسان کی آزادی کو برقر اررکھتے ہوئے تاریخ کوئینج کرنا:

معالمے میں خدا کا طریقہ یہ ہے کہ انسان کی آزادی کو برقر اررکھتے ہوئے تاریخ کوئینج کرنا:

معالمے میں خدا کا طریقہ یہ ہے کہ انسان کی آزادی کو برقر اررکھتے ہوئے تاریخ کوئینج کرنا:

معالمے میں خدا کا طریقہ یہ ہے کہ انسان کی آزادی کو برقر اررکھتے ہوئے تاریخ کوئینج کرنا:

معالمے میں خدا کا طریقہ یہ ہے کہ انسان کی آزادی کو برقر الرکھتے ہوئے تاریخ کوئینج کرنا:

### الثداور فرشتول كامكالمه

اللہ اوراس کے فرشتوں کے درمیان ہونے والامکالمہ قرآن میں اس طرح بیان ہواہہے: اور جب تیرے رب نے فرشتوں سے کہا کہ میں زمین میں ایک خلیفہ بنانے والا ہوں۔ فرشتوں نے کہا کہ میں زمین میں ایک خلیفہ بنانے والا ہوں۔ فرشتوں نے کہا کیا تو زمین میں ایسے لوگوں کو بسائے گاجواس میں فساد کریں اور خون بہائیں۔ اور ہم تیری حمد کرتے میں اور تیری پاکی بیان کرتے ہیں۔ اللہ نے کہا میں وہ جانتا ہوں جوتم نہیں جانتے۔ اور اللہ نے سکھادیے آدم کوسارے نام، بھران کوفرشتوں کے سامنے پیش کیا اور کہا کہا گرتم سچے ہوتو مجھے ان الرسالہ ستمبر 2020

کے نام بتاؤ۔ فرشتوں نے کہا کہ تو پاک ہے۔ ہم تو وہی جانتے ہیں جوتو نے ہم کو بتایا۔ بیشک تو ہی علم والااور حکمت والا ہے۔اللہ نے کہاا ہے آدم،ان کو بتاؤان کے نام ۔ تو جب آدم نے بتائے ان کو ان کے نام تو اللہ نے کہا۔ کیا میں نے کہا ہے آدم ہے نہیں کہا تھا کہ آسانوں اور زمین کے بھید کو میں ہی جانتا ہوں۔اور مجھ کومعلوم ہے جو کچھ کم ظاہر کرتے ہواور جو کچھ کم چھپاتے ہو۔ (البقرة، 34-2:30) علم الاساء

غور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ آدم کے واقعے میں اساء (نام) کو بتانے سے مراد غالبًا انسان کی تاریخ کا خلاصہ بتانا ہے ۔ یعنی وہ تاریخ جوآدم کی اولاد کے زمین پر سرگرم عمل ہونے کے بعد وجود میں آئی ۔ انسان سے پہلے اللہ نے جنات کو پیدا کیا (الحجر، 15:27) ۔ اس بنا پر فرشتوں کو بید شک خفا کہ انسان بھی وہی کرےگا، جواس سے پہلے جنات کر چکے ہیں ۔ لیکن انسان کا معاملہ اس سے مختلف خفا۔ انسان کے معاملے میں اللہ کا منصوبہ یہ تھا کہ جنت کی صورت میں ایک اعلی مسکن بنائے ، اور وہاں انسان جیسی مخلوق کے منتخب افراد کو بسائے ۔ انسان کو کامل آزادی دی جائے ، جس کوقر آن میں امانت کہا گیا ہے (الاحزاب، 37:33) ۔ اس منصوبہ کا مقصد یہ تھا کہ ایک صاحب عقل مخلوق میں امانت کہا گیا ہے (الاحزاب، 37:33) ۔ اس منصوبہ کا مقصد یہ تھا کہ ایک صاحب عقل مخلوق کو پیدا کی جائے ، اور اس کوزمین پر آباد کر کے آزادانہ طور پرعمل کا پوراموقع و یا جائے ۔ پھر ان میں سے ایسے افراد منتخب کے جائیں، جن کے بارے میں تجربے سے یہ ثابت ہو کہ وہ کامل آزادی کے بارے میں تجربے سے یہ ثابت ہو کہ وہ کامل آزادی کے باوجود کو اضا مل اطاعت کی صفت رکھنے والے ہوں ۔ یعنی کامل آزادی (self-imposed discipline) کا عامل ہونا۔

یہاں اس بات کا شدید امکان تھا کہ کامل آزادی کی صورت میں ایسا ہوگا کہ انسانوں کی ایک تعدادا پنی آزادی کا غلط استعال (misuse) کرے گی لیکن ایسا ہونانا گزیر تھا۔اصل مقصدیہ تھا کہ ابدی جنت کے مستحق افراد کو وجود میں لانا،اورالیے افراداسی وقت پیدا ہوسکتے تھے جب کہ ان کھا کہ ابدی جنت کے مستحق افراد کو وجود میں لانا،اورالیے افراداسی وقت پیدا ہوسکتے تھے جب کہ ان کو حقیقی معنوں میں کامل آزادی دے کریدرسک (risk) لیا جائے کہ ان میں سے ایک گروہ بھٹکنے والا ہوگا تو دوسرا گروہ ایسا نکلے گا، جواپنے اختیار کوشیح طور پر استعال کرے، اوراپنے آپ کو جنت کا

فرشتے اپنے ذہن کے مطابق اس کو ناممکن سمجھتے تھے کہ ٹی مخلوق (انسان) فرشتوں کی مانند
کامل معنوں میں اطاعت گزار ہو۔ چنا نچہ انھوں نے کہا کہ انسان زمین میں فساد کریں گے اور ایک
دوسرے کا خون بہائیں گے (البقرة، 2:30) لیکن اللہ کویہ مطلوب تھا کہ ٹی مخلوق تخلیقی اوصاف
self-discovered) کی ما لک ہو۔ یعنی وہ خود دریافت کردہ معرفت (creative quality)
self-acquired discipline) کی ما لک ہو۔ یعنی وہ خود دریافت کردہ معرفت (self-acquired discipline) کی صفت
رکھتی ہو، وہ خود دریافت کردہ سچائی (self-discovered truth) پر کھڑی ہونے والی ہو، اس
کے اندریہ صفت ہو کہ وہ اپنی اصلاح آپ (self-correction) کا پر اسس (self-made man) کہلانے
این اندرجاری کرسکے، وہ پورے معنوں میں خود تعمیر کردہ انسان (self-made man) کہلانے
کی مستحق ہو۔ ایسی ہی مخلوق اللہ کے نزدیک اس قابل تھی کہ وہ ابدی جنت کے باغوں میں ہمیشہ کے لیے آباد کی جائے۔

یہاں "علم الاسماء" سے مراد بہ ظاہر انسان کی تاریخ ہے۔ اللہ کا فرشتوں سے یہ کہنا کہ تم ان کے نام بتاؤ، یعنی ان کی تاریخ بتاؤ۔ یہ اس بات کا اشارہ تھا کہ تم یہ دیکھر ہے ہو کہ پیدا کیے جانے والے انسان آزادی کا غلط استعال کریں گے، اور دوبارہ زمین میں فساد بھلائیں گے۔ مگر اللہ کے سوال میں یہ بات مضم تھی کہ تم انسانی تاریخ کے جزء کودیکھر ہے ہو، تم تاریخ کے گل کودیکھ کررائے نہیں بنار ہے ہو۔ آدم نے اپنے الہامی علم کے مطابق، فرشتوں کو انسان کی تاریخ بتائی۔ اس کے بعد فرشتے اعتراف کے طور پر سجدے میں گر پڑے، اور وہ انسان جیسی مخلوق کی پیدائش کو اللہ رب العالمین کا اعلیٰ تحلیقی منصوبہ تم کھر کراس پر راضی ہوگے۔

#### خدا كامنصوبه

کائنات اور انسان کی صورت میں جوعظیم دنیا جمارے سامنے ہے، وہ بلاشبہ ایک خدائی منصوبے کے تحت بنائی گئی ہے۔ اور خدائی منصوبے کے مطابق ، اس کا ایک بامعنی انجام ہونا مقدر

ہے۔ اپنی تخلیقی صلاحیت کے اعتبار سے انسان ایک ابدی مخلوق ہے۔ لیکن انسان موجودہ دنیا میں صرف محدود مدت کے لیے رہتا ہے۔ اس دنیا میں انسان کی اوسط عمر تقریباً 70 سال ہے۔ ابدیت کا طالب انسان عملاً ابدیت کو پانے سے محروم رہتا ہے۔ مگر انسان کے لیے یہ محرومی کی بات نہیں۔ ایسا خالق کے خلیقی پلان کی بنا پر ہوتا ہے، نہ کہ انسان کی اپنی خواہش کی بنا پر ۔ خالق کے خلیقی نقشہ کے مطابق، انسان کو اس کے بعد انسان کو اس کے بیدیا طور پر رہے۔ اس کے دور حیات کو قرآن میں جنت (Paradise) کانام دیا گیا ہے۔

ابدی جنت کی دنیا پوری تاریخ بشری کے منتخب انسانوں کا معاشرہ ہوگا۔ یہ منتخب افراد دراصل موجودہ دنیا کے تربیت یافتہ افراد (trained individuals) ہوں گے۔ جنت میں پوری تاریخ کے منتخب افراد (selected people of history) کو یہ موقع ہوگا کہ وہ اعلیٰ فکری سرگرمیوں کے منتخب افراد (high level of intellectual activities) کو یہ موقع ہوگا کہ وہ اعلیٰ فکری سرگرمیوں معاشرہ (high level of intellectual activities) کا ذکر قرآن میں ان الفاظ میں آیا ہے: فَاُولَئِلَ مَعَ اللّٰذِينَ أَنْعَمَ اللّٰهُ معاشرہ (high society) کا ذکر قرآن میں ان الفاظ میں آیا ہے: فَاُولَئِلَ مَعَ الّٰذِینَ أَنْعَمَ اللّٰهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النَّہِیّنِ وَ الصِّدِیقِینَ وَ الشّٰہَدَاءِ وَ الصَّالِحِینَ وَ حَسُنَ أُولَئِلَ رَفِیقًا (4:69) لیعنی یہ اہل جنت ان لوگوں کے ساتھ ہوں گے جن پر اللّٰہ نے انعام کیا، یعنی پیغمبرا ورصدیق اور شہیداور صالح کیسی انجھی ہے ان کی رفاقت۔

جنت کے حصول کے لیے انسان کو صرف یہ کرنا ہے کہ وہ خالق کے پلان کو جانے اور اپنے آپ کواس کے لیے تیار کرے۔ انسان کو پیدا کرنے والاخدا ہے۔ لیکن اپنے ابدی مستقبل کا فیصلہ کرنا ملا کو پیدا کرنے والاخدا ہے کہ وہ اپنے اندراس پر سنالٹی کو مکمل طور پر انسان کے اپنے اختیار میں ہے۔ آدمی کو صرف یہ کرنا ہے کہ وہ اپنے اندراس پر سنالٹی کو ڈیولپ کرے جس کی وجہ سے وہ اگلی دنیا میں بننے والی پیراڈ ائز کے لیے ستحق امیدوار (candidate کو قرآن میں ان الفاظ میں بیان کیا گیا ہے: رُسُلًا مُبَشِّرِینَ وَمُنْذِرِینَ لِنَلَّا یَکُونَ لِلنَّاسِ عَلَی اللَّهِ حُجَّةٌ بَعُدَ الرُسُلِ (4:165)۔ یعنی اللہ نے رسولوں کو خوش وَمُنْذِرِینَ لِنَلَّا یَکُونَ لِلنَّاسِ عَلَی اللَّهِ عُجَّةٌ بَعُدَ الرُسُلِ (4:165)۔ یعنی اللہ نے رسولوں کو خوش

خبری دینے والا اور ڈرانے والا بنا کر بھیجا، تا کہ رسولوں کے بعدلوگوں کے پاس اللہ کے مقابلہ میں کوئی ججت باقی ندر ہے۔

اندار وتبشیر کے الفاظ سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ پیغمبروں کامشن خالص اخروی مشن تھا۔ ان کے مشن کا فوکس ہمیشہ یہ ہوتا تھا کہ انسان کے لیے وہ کون سارویہ ہے، جواس کوابدی جنت تک پہنچانے والا ہے، اور وہ کون سارویہ ہے جواس کواس خطرے (risk) میں ڈالتا ہے کہ اگلے دورِ حیات میں اس کوابدی طور پرجہنم والوں کے ساتھ شامل کیا جائے۔

پیغمبروں کے ذریعے انسان کوجور ہنمائی ملی ،اصولی طور پراس کا خلاصہ دو چیزیں تھیں: (1) نظریة تو حید (Ideology of Tawheed)

(2) طریقِ کار (Method) ۔ پیغمبرانہ طریقِ کار ایک لفظ میں غیر نزاعی طریق کار (2) طریق کار (2) میں خیر نزاعی طریق کار (2) میں دو چیزیں (non-confrontational method) ہیغ مبروں کے ذریعے انسان کودی گئیں۔

### سيف كركش كي صفت

انسان کے بارے میں اللہ رب العالمین کا منصوبہ کیا تھا۔ قرآن کے اشارات کا مطالعہ کرنے سے یہ بات سمجھ میں آتی ہے کہ اللہ نے انسان کے اندر تخلیقی طور پرایک مزیر صفت رکھ دی۔ یہ صفت اس بات کی ضامن تھی کہ انسان جنات سے مختلف مخلوق ثابت ہوگا۔ اس کا سبب یہ ہے کہ انسان کے اندروہ صفت رکھ دی ،جس کوقرآن میں نفس لوامۃ کہا گیا ہے (القیامۃ ، 5:27) یعنی اپنی غلطی پرنادم ہونا فیلطی کے بعداینا محاسبہ کرنا۔

یہ گویاانسان کی شخصیت میں سیلف کر یکشن (self-correction) کا نظام قائم کرنا تھا۔ اس نظام کی بنا پر بیامیدتھی کہ انسان اپنی غلطی کے بعد اپنا محاسبہ کرےگا۔وہ اپنی غلطی کو درست کرے گا۔وہ اپنے عمل کی رکی پلاننگ (replanning) کرےگا۔یعنی انسان اس صفت کا شبوت دےگا، جس کو آسٹرین عالم نفسیات، الفریڈ ایڈلر (1937-1870) نے انسان کی سب سے بڑی صفت قرار دیا ہے۔ اس کا مخصوص موضوع شخصی نفسیات (individual psychology) ہے۔ اپنی ریسرچ کے مطابق اس نے پایا کہ انسان کی خصوصیات میں سے ایک نادر خصوصیت اس کی بیہ صلاحیت ہے کہ وہ اپنے "نہیں" کو" ہے" میں تبدیل کر سکے:

One of the wonder-filled characteristics of human beings is their power to turn a minus into plus. (The Golden Treasury of WISDOM, B N Bahuguna, Delhi, 1998, p. 139 [Google books])

انسان کی شخصیت میں بیصفت بلاشبہ ایک نادرصفت ہے، جوصرف انسان کے اندر پائی جاتی ہے۔ اس صفت کی بنا پر انسان جنات کے مقابلے میں یا دوسرے حیوانات کے مقابلے میں ایک متا زمخلوق قرار پاتا ہے۔ چنانچہ انسان کی تاریخ بتاتی ہے کہ انسان نے بار بار ایسا کیا ہے کہ وہ ایک علطی کرنے کے بعد اپنے عمل کی ربی پلاننگ کرے، اور اپنی محرومی کو یافت میں بدل دے۔

شاکی کرنے گئی میں ایک کرنے کے بعد اپنے عمل کی ربی پلاننگ کرے، اور اپنی محرومی کو یافت میں بدل دے۔

سفک دماء یا فساد فی الارض کاوا قعہ کون کرتا ہے۔ یہ انسان کرتا ہے ۔ لیکن اسی کے ساتھا اس کے اندر مزیدایک برعکس صفت موجود ہوتی ہے، اور وہ ہے ضمیر کی صفت ۔ اس کودو سرے الفاظ میں محاسبہ خویش کی صفت کہا جاسکتا ہے ۔ انسان کے ساتھ لاز ما ایسا وا قعہ پیش آتا ہے کہ جب وہ کسی وجہ سے ایک انتہائی اقدام کر بیٹھتا ہے، اور پھر ایسا ہوتا ہے کہ فطرت کے قوانین کی بنا پر اس کا اقدام باعتبار نتیجہ معکوس (counter productive) اقدام ثابت ہوتا ہے تو اس کے اندر ندامت باعتبار نتیجہ معکوس (repentance) کا عذبہ جاگ اٹھتا ہے۔ وہ اپنی فطرت کی بنا پر اپنے عمل کی ری پلاننگ کرتا ہے۔ انسان کے اندر یے عمل ہمیشہ اس وقت پیدا ہوتا ہے، جب کہ اس کو کوئی بڑا شاک (shock) گئے۔ اس قسم کے بڑے شاک کے لیے کوئی بڑا وا قعہ چا ہیے۔ سفک دماء یا فساد فی الارض انسان کی شخصیت میں اس قسم کے بڑے شاک بیدا کرتا ہے۔

اصل یہ ہے کہ وہ چیزجس کو قرآن میں سفک ِ دماء یا فساد فی الارض کہا گیا ہے، وہ اپنے نتیجہ

کے اعتبار سے انسان کے لیے شاکٹریٹمنٹ کی حیثیت رکھتا ہے۔ انسان کے ساتھ جب غیر مطلوب صورت حال پیش آتی ہے تو وہ انسان کے اندر تخلیقیت ( creativity ) پیدا کرتی ہے۔ وہ انسان کی سوئی ہوئی صلاحیت کو ہیدار کردیتی ہے۔ وہ انسان کے اندریدمحرک (incentive) جگاتی ہے کہ وہ دوبارہ نئے سرے سے کوشش کر کے کامیا بی حاصل کرے۔

فرشتوں نے انسان کے بارے میں سفک دماء اور فساد کا اندیشہ ظاہر کیا تھا، اللہ تعالی نے سفک دماء اور فساد کے مقابلے میں مثبت پہلو کا حوالہ دیا، اور فرشتوں کو مظاہرے کی صورت میں بتایا کہ انسان کی بیصفت اس کے اندرنٹی سوچ پیدا کرے گی، اور وہ ایسے کام کرسکیں گے، جواس سے پہلے بہدونات نے کیا، اور نہ جنات نے۔

تاریخ کے واقعات کو پیش نظر رکھا جائے تواس کا مطلب یہ تھا کہ انسان کوجن اوصاف کے ساتھ پیدا کیا جار ہا ہے ۔ اس کا نتیجہ یہ ہوگا کہ انسان کے لیے فساد فی الارض اور سفک دماء جیسے واقعات اپنے عمل پر نظر ثانی (rethinking) کا ذریعہ بن جائیں گے۔ اس طرح اس قسم کے منفی واقعات اس کے لیے مثبت نتیجہ کا سبب بنیں گے۔ وہ بار بارا پنے عمل کی ری پلاننگ کرے گا۔ اس طرح منفی واقعات باعتبار نتیجہ اس کے لیے شاکٹر ٹیمنٹ (shock treatment) کا سبب بن جائیں گے۔ اس کو اپنی غلطیوں سے اپنے لیے نیا ڈائر یکشن (new direction) کا سبب بن ہر جائیں گے۔ اس کو اپنی غلطیوں سے اپنے لیے نیا ڈائر یکشن (new direction) سام کے گا۔ اس طرح کرتی رہے گی، اور اس طرح انسان کی تاریخ عملاً صحیح رخ پر سفر کرتی رہے گی، اور اس طرح وہ بڑے بڑے بڑے گی، اور اس طرح وہ بڑے بڑے بڑے تاریخ مثالیں کہنے گی۔ اس سلسلے میں چند تاریخ مثالیں کہناں درج کی جاتی ہیں — غالباً منفی واقعہ سے مثبت واقعہ نکلنے کا یہی وہ ظاہرہ ہے جس کو قرآن میں قانون دفع سے تعبیر کیا گیا ہے۔

### قانونِ دفع

الله رب العالمين كا يك قانون وه ہے، جس كوقر آن ميں قانونِ دفع كانام ديا گياہے۔قرآن كى دوآيتوں ميں اس قانون كا ذكر بهواہے: وَلَوْ لَا دَفْعُ اللّهِ النّاسَ بَعْضَهُمْ بِبَعْضٍ لَفَسَدَتِ الْأَرْضُ (2:251) \_ بعنی اورا گراللہ بعض لوگوں کو بعض لوگوں سے دفع نہ کرتار ہے تو زمین فساد سے بھر جائے (2:251) \_ بعنی اللہ صاحب (نیز دیکھیے سورہ الحج آیت 40) \_ دفع کا مطلب ہے دور کرنا یا ہٹانا (to repel) \_ بعنی اللہ صاحب اقتدار گروہ کو، جب اس میں جمود آجائے توبدل کر دوسرا گروہ اس کی جگہ لاتا ہے ۔

قانونِ دفع کا تعلق جزئی طور پر جہاد سے ہے۔لیکن وہ توسیعی اعتبار سے اللہ رب العالمین کی عمومی سنت ہے۔ اس کے تحت اللہ انسانی تاریخ میں مداخلت (interference) کرتا ہے، اور انسانی آزادی کو برقر اررکھتے ہوئے تاریخ کو غلط رخ پر چلنے سے بچا تا ہے۔اس طرح انسانی تاریخ اللہ کے خلیق نقشے کے مطابق اپنا سفر جاری رکھتی ہے۔ جہاد تومسلم حکومت کا اپنے دفاع کے لیے ہوتا اللہ کے خلیق نقشے کے مطابق اپنا سفر جاری رکھتی ہے۔ جہاد تومسلم حکومت کا اپنے دفاع کے لیے ہوتا ہے۔ لیکن دفع کی سنت ایک الیمی سنت ہے، جو عمومی اعتبار سے یہ کام انجام دیتی ہے کہ انسانی آزادی کو برقر اررکھتے ہوئے تاریخ کا سفر سے حسمت میں جاری رہے۔اس معاملے کو سمجھنے کے لیے بہاں تاریخ کی کچھمثالیں درج کی جاتی ہیں۔

#### <u>ہبوطآ دم</u>

انسان کی پیدائش فطرت کے جس نظام کے تحت ہوئی ہے، اس کے مطابق ، انسان کی ترقی کے لیے ضروری ہے کہ وہ مسلسل طور پر متحرک رہے ۔ حرکت سے انسان کے اندر ترقی ہوتی ہے ، اور تھم ہراؤ سے انسان کے اندر جمود (stagnation) آجا تا ہے ۔ اس بنا پر خالق نے یہ مقدر کردیا کہ انسان کو ہمیشہ شاک لگتار ہے ۔ اس بنا پر انسان کے لیے شاک ٹریٹمنٹ (shock treatment) کا طریقیہ مقرر کیا گیا۔

انسان کی تاریخ میں اس نوعیت کاشا کے ٹریٹمنٹ سب سے پہلے آدم اور حوا کے ساتھ پیش آیا، جس کا ذکر قر آن میں کیا گیا ہے۔ آدم کو پیدائش کے بعد پہلے مرحلے میں جنت کے باغوں میں بسایا گیا، وہاں اس کے لیے ایک امتحان (ٹیسٹ) مقرر کیا گیا، اور وہ شجر ممنوعہ (forbidden tree) کا ٹیسٹ تھا۔ انسان اپنے مزاج کی بنا پرعزم (طرہ 20:115) کا شبوت نہ دے سکا۔ چنانچہ اس کے لیے جنت سے بے دخلی ایک اعتبار سے بطور لیے جنت سے بے دخلی ایک اعتبار سے بطور

مواخذہ تھی، اور دوسرے اعتبار سے وہ بطور شاکٹریٹمنٹ کا معاملہ تھا۔ شاکٹریٹمنٹ کا بیطریقہ پوری انسانی تاریخ میں مختلف صورتوں میں جاری رہا۔

#### طوفان نوح

الله رب العالمين نے انسان کو پيدا کر کے زمين پر بسايا۔ يہ مجھا جاتا ہے کہ انسان کی آبادکاری ابتدائی دور ميں دريائے دجلہ، اور دريائے فرات کے درميان عراق کے اس علاقے ميں ہوئی جس کوميسو پوٹاميہ کہا جاتا ہے۔ يہايک زرخيز علاقہ تھا۔ يہاں توالدو تناسل کے ذريعہ انسان کی نسل بڑھتی رہی۔ اس علاقے ميں انسان لمجے عرصے تک اپنی آزادانه سرگرميوں ميں مشغول رہا۔ شروع ميں لوگ آدم کی شريعت پر تھے۔ ليکن کئی نسل گزرنے کے بعد ان کے اندر جمود شروع ميں لوگ آدم کی شريعت پر تھے۔ ليکن کئی نسل گزرنے کے بعد ان کے اندر جمود پیغمبرنوح آئے۔ یہ گویا کہ پرامن تبلیغ کے ذریعہ ان کے اندر بیداری لانے کی کوشش تھی۔ ليکن کئی مدت کی پرامن اصلاحی کوسششوں کے باوجودان کے اندر دوبارہ بیداری لانے کی کوشش تھی۔ لیکن کمی مدت کی پرامن اصلاحی کوسششوں کے باوجودان کے اندردوبارہ بیداری لانے کی کوشش تھی۔ لیکن کمی مدت کی پرامن اصلاحی کوسششوں کے باوجودان کے اندردوبارہ بیداری نہیں آئی۔

اب ان کے اندرنئ زندگی لانے کے لیے ہارش ٹریٹمنٹ (harsh treatment) کا طریقہ اختیار کیا گیا۔قوم نوح کے علاقے میں ایک عظیم طوفان (great flood) آیا۔اس وقت اپنی قوم کے منتخب افراد کو پیغمبرنوح نے ایک کشتی میں بڑھایا،اوراس کشتی کو تیز طوفان میں ڈال دیا۔

قوم نوح کے یہ منتخب افراد ایک مدت تک کشتی میں تیر تے رہے۔ یہاں تک کہ کشتی تیر تے ہوئے جو جبل وام (Vam) کے ہوئے جو دی پہاڑ پررکی۔ الجودی کو ہستان ارارات کی اس چوٹی کا نام ہے جو جبل وام (Vam) کے جنوب مغرب میں واقع ہے۔ اس قرب وجوار میں کردوں کی زبان پر آج تک پیروایت چلی آر ہی ہے کہ کشتی نوح بہیں آ کررکی تھی (تفسیر ماجدی ،سورہ ھود، حاشیہ 68) ۔ اس طوفان کا حوالہ قر آن کی سورہ ھود (49-11:25) میں موجود ہے۔

کشتی کے ذریعہ حفاظت کا پیمخصوص طریقہ کیوں اختیار کیا گیا۔اس کا مقصد اولادِ آدم کو میسو پوٹامیہ سے منتشر (disperse) کرکے مختلف ملکوں میں پہنچانا تھا۔ چنانچہ بیلوگ میسو پوٹامیہ سے کشتی پرسوار ہوکر نکلے اور دھیرے دھیرے ایشیا، یورپ اور افریقہ کے مختلف ملکوں میں بھیل گئے۔بعد کوانسانوں کاایک گروہ سمندریار کرےامریکا پہنچا،اورنٹی دنیا آباد ہوئی۔

قوم نوح کے ساتھ یہ جومعاملہ پیش آیا، وہ ایک اعتبار سے سرزش کا معاملہ تھا، اور دوسر بے اعتبار سے اس کا مقصد یہ تھا کہ ان کے جمود کوتوڑا جائے ، اور ان کوز مین کے وسیع تر حصے میں پھیلنے کا موقع دیا جائے ۔ مقتین نے بتایا ہے کہ شتی نوح ایسے مقام پر تھمری ، جہاں ایشیا، یورپ، اور افریقہ ملتے تھے۔ اس طرح قوم نوح کے افراد کو یہ موقع ملا کہ وہ پھیلتے تین بر اعظموں میں داخل موجا ئیں، اور زمین کے محدودر قبے سے نکل کرزمین کے وسیع تررقبے میں آباد ہوجا ئیں۔قوم نوح کو اس طرح بکھیر نے کامقصدیتھا کہ وہ زمین کے وسیع تررقبے میں ترق کے مواقع کواویل کریں۔ کانگ شپ کا نظام

اس دور میں انسان نے اپنی آزادی کا غلط استعمال (misuse) کیا۔ پچھ انسانوں نے اپنی آزادی کا غلط استعمال کرتے ہوئے دنیا میں بادشاہت (kingship) کا نظام قائم کرلیا۔ بادشاہت کے نظام نے وسائل پر اپنی اجارہ داری (monopoly) قائم کرلی۔ اس نظام کے تحت انسان کی آزادی بہت محدود ہوگئی ، اور انسان کے لیے ترقی کا دروازہ عملاً بند ہوگیا۔

اب خالق کی مرضی یہ ہوئی کہ اس سیاسی اجارہ داری (political monopoly) کوختم کر کے تمام انسانوں کو یکسال طور پر عمل کا موقع دیا جائے۔ اس کے لیے ایک انقلاب درکارتھا۔ اس انقلاب کولانے کے لیے ایک تیارٹیم (prepared team) کی ضرورت تھی۔ اس مقصد کے لیے اللہ رب العالمین نے پیغمبر ابراہیم کو استعمال کیا۔ پیغمبر ابراہیم نے اپنی فیملی کو لے کرعرب کے لیے اللہ رب العالمین نے پیغمبر ابراہیم کو استعمال کیا۔ پیغمبر ابراہیم کے این فیملی کو لے کرعرب کے صحرا میں ذرجے عظیم (الصافات، 107:37) کا ثبوت دیا۔ یہ صحرائی پر اسس کا لمبا دور تھا، جو تقریباً و ھائی ہزارسال کے اندر پوراہوا۔

### رسول اوراصحاب رسول

اس منصوبے کے تحت وہ انوکھی ٹیم تیار ہوئی ، جومطلوب انقلاب کے لیے پوری طرح اہل

تھی۔ اس پراسس کی تکمیل پر 570 عیسوی میں خالق نے اس نسل میں پیغمبر محد بن عبداللہ کو قدیم مکہ میں پیدا کیا۔ انھوں نے ایک اعلی پلاننگ کے تحت اس علاقہ میں تو حید کامشن چلایا۔ اس مشن کے ذریعہ وہ خصوصی نسل پیدا ہوئی جس کو بنوا ساعیل کہا جاتا ہے۔ پھر اس نسل کے اندرایک حکیما نیم مل کے ذریعہ وہ خصوصی نسل پیدا ہوئی ۔ آپ نے ایک منظم جدو جہد کے ذریعہ وہ مطلوب ٹیم تیار کی۔ کے ذریعہ صحابہ کی جماعت پیدا ہوئی۔ آپ نے ایک منظم جدو جہد کے ذریعہ وہ مطلوب ٹیم تیار کی۔ اس مطلوب ٹیم کواصحاب رسول کہا جاتا ہے (ابراہیم، 14:37) ۔ یہ مطلوب ٹیم بلا شبہ ایک تیار ٹیم تھی۔ اس کامشن یہ تھا کہ قدیم زمانے سے جاری بادشا ہت کے نظام کوتوڑ دے، اور اس طرح انسانی تاریخ میں تیسرے دور (third phase) کا دروازہ کھلے۔ اس جماعت کوایک حکیما نہ منصوبہ کے ذریعہ مشن کے لیے استعمال کیا گیا۔ یہاں تک کہ وہ انقلا بی واقعہ پیش آیا، جس کے نتیج میں دور شرک کا خاتمہ ہوا، اور تاریخ میں دور توحد کی آنواو و

اس موقع پر اللہ رب العالمين نے مداخلت كى اس وقت وہ حالات پيدا ہوئے جب كه اصحاب رسول كى ليم كويہ موقع ملا كه وہ اپنے وقت كنظام بادشا ہت كوتو لركر نئے تاريخى دوركا آغاز كريں ۔ اس واقعه كى طرف قرآن ميں ان الفاظ ميں اشارہ كيا گيا ہے: الم ۔ غُلِبَتِ الرُّومُ ۔ فِي أَذُنَى لَا لَّأَرْضِ وَهُمْ مِنْ بَعُدِ غَلَبِهِمْ سَيَغُلِبُونَ ۔ فِي بِضِع سِنِينَ لِلَّهِ الْأَمْرُ مِنْ قَبْلُ وَمِنْ بَعُدُ وَيَوْمَئِذِ يَفْرَحُ الْأَرْضِ وَهُمْ مِنْ بَعُدِ غَلَبِهِمْ سَيَغُلِبُونَ ۔ فِي بِضِع سِنِينَ لِلَّهِ الْأَمْرُ مِنْ قَبْلُ وَمِنْ بَعُدُ وَيَوْمَئِذِ يَفْرَحُ اللَّهُ وَمِنُ بَعُدُ وَيَوْمَئِذِ يَفْرَحُ اللَّهُ وَمِنْ بَعُدُ وَيَوْمَئِذِ يَفْرَحُ مَنْ يَشَاءُ وَهُوَ الْعَزِيزُ الرِّحِيمُ (5-30) ـ يعنى رومى پاس كے علاقه المُوقُومِنُونَ - بِنَصْرِ اللَّهِ يَنْصُرِ اللَّهِ يَنْصُرُ اللَّهُ يَعْمُو بَيْنَ عَلَو بِيتَ كَ بِعَدِ عَنْقُرِيبِ غَالِبَ بُول كَ - چند برسول ميں ۔ الله بي ميں مغلوب ہو گئے ۔ اور وہ اپنى مغلوب ہو گئے ۔ اور وہ اپنى مغلوب ہى الله كى مدد كے باتھ ميں سب كام ہے، پہلے بھى اور بعد ميں بھى ۔ اور اس دن ايمان والے خوش ہوں گے ، الله كى مدد سے ۔ وہ جس كى چا ہمتا ہے مدد كرتا ہے ۔ اور وہ زبر دست ہے، رحمت والا ہے ۔

اس کی تفصیل یہ ہے کہ ظہور اسلام کے وقت دنیا میں دو بہت بڑی سلطنتیں تھیں۔ایک، مسیحی رومی سلطنت، اور دوسرا، مجوسی ایرانی سلطنت۔ دونوں میں ہمیشہ رقیبانہ کش مکش جاری رہتی تھی۔ پیغمبر اسلام صلی اللّٰدعلیہ وآلہ وسلم کی پیدائش کے بعد 603ء کا واقعہ ہے۔ اس وقت ایسے اسباب پیش آئے کہ دونوں عظیم سلطنتوں میں سخت مکراؤ ہوا، جس سے یہ دونوں سلطنتیں بے عد کمز ور ہوگئیں۔ یعنی بعض

کمزوریوں سے فائدہ اٹھا کرایران نے رومی سلطنت پر حملہ کردیا۔ رومیوں کوشکست پرشکست ہوئی۔
یہاں تک کہ 616ء تک پروشلم سمیت روم کی مشرقی سلطنت کابڑا حصہ ایرانیوں کے قبضہ میں چلا گیا۔
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو 610ء میں نبوت ملی۔ اس کے بعد آپ نے مکہ میں دعوت تو حید کا کام شروع کیا۔ اس کحاظ سے یعین وہی زمانہ تھا جب کہ مکہ میں تو حید اور شرک کی کش مکش جاری تھی۔ مکہ کے مشرکین نے سرحدی واقعہ سے نیک فال لیتے ہوئے مسلمانوں سے کہا کہ ہمارے مشرک بھائیوں (مجسی ) کوشکست دی ہے۔ اسی طرح ہم بھی تمہار خاتمہ کردیں گے۔

اس وقت قرآن میں، حالات کے سراسر خلاف، یہ پیشین گوئی اتری کہ دس سال کے اندر روی دوبارہ ایرانیوں پر غالب آجائیں گے۔رومی مورخین بتاتے ہیں کہ اس کے جلد ہی بعدروم کے شکست خوردہ بادشاہ (ہرقل) میں پر اسرار طور پر تبدیلی پیدا ہونا شروع ہوئی۔ یہاں تک کہ 623ء میں اس نے ایران پر فیصلہ کن فتح حاصل کی۔ 627ء میں اس نے ایران پر فیصلہ کن فتح حاصل کی۔ 627ء تک اس نے ایران پر فیصلہ کن فتح حاصل کی۔ 627ء تک اس نے ایران پر فیصلہ کن فتح حاصل کی۔ 627ء بیل اس نے ایران پر فیصلہ کن فتح حاصل کی۔ 627ء بیل اس نے ایران پر فیصلہ کن فتح حاصل کی۔ بلفظ پوری ہوئی۔

لیکن اس کا دوسرا پہلویہ تھا کہ اس دوطرفہ جنگ میں دونوں سلطنتیں انتہائی حدتک کمزور ہوگئیں۔ پہلے ساسانیوں نے رومیوں پر فتح حاصل کرکے ان کو کمزور کیا، اس کے بعدرومیوں نے ساسانیوں پر فتح حاصل کرکے افسیں بے حد کمزور کردیا۔ اس طرح باری باری ایک نے دوسرے کو کمزور کیا۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ صحابہ اور تابعین کویہ موقع ملا کہ وہ اس قدیم جبری بادشاہت کے نظام کو بہ آسانی توڑ دے۔ چنا نچے خلیفہ اول ابو بکر اور خلیفہ ثانی عمر کے زمانے میں جب مسلم فوجیں ساسانیوں اور رومیوں کے علاقے میں داخل ہوئیں تو اضوں نے نہایت آسانی کے ساحد دونوں سلطنتوں کے اوپر فتح حاصل کرلی۔ ساسانی سلطنت اور بازنطین سلطنت کا ہمیشہ کے لیے خاتمہ ہوگیا۔

یہ خاتمہ صرف دوسیاسی طاقتوں کا خاتمہ نہ تھا، بلکہ اسی کے ساتھ شرک کا خاتمہ بھی تھا۔ کیوں

کہ پیلطنتیں اس زمانے میں مذہبی جبر کی سرپرست بنی ہوئی تھیں۔اس طرح ساتویں صدی اور آخویں صدی اور آخویں صدی اور آخویں صدی میں پوری دنیا کا سیاسی اور تہذیبی نقشہ بدل گیا،اور پھر ایک تاریخی عمل کے ذریعہ وہ انقلابی واقعہ پیش آیا،جس کااعتراف فرانسیسی مورخ ہنری پرین نے ان الفاظ میں کیا ہے کہ اسلام نے زمین کا نقشہ بدل دیا، تاریخ کے روایتی نظام کوختم کردیا گیا:

(Islam) changed the face of the Globe...the traditional order of history was overthrown. (Henri Pirenne, A History of Europe, London, 1958, p 46)

اس کے بعد یہ ہوا کہ جن علاقوں میں مشرک بادشاہ حکومت کرتے تھے، وہاں موحد حکمرال حکومت کرنے لگے۔اس وقت عملاً پوری دنیا میں مسلم ایمپائر کا غلبہ قائم ہوگیا۔ اموی ایمپائر، عباسی ایمپائر، اسپین ایمپائر، مغل ایمپائر، عثانی ایمپائر، وغیرہ۔اسی کے ساتھ بڑی تعداد میں چھوٹی چھوٹی سلطنتیں ایشیا ورافریقہ کے بڑے رقبے میں قائم ہوگئیں۔اس کے نتیج میں ہر جگہ تو حید کا چرچا ہونے لگا۔ لوگ بڑی تعداد میں شرک کوچھوڑ کردین تو حید میں داخل ہونے لگے۔ جواہر لال نہرونی ایش ایش اللہ و نے اپنی کتاب ڈسکوری آف انڈیا میں لکھا ہے کہ اس زمانے کے رواج کے مطابق، عام طور پر انفرادی تبدیلی مذہب نہیں ہوتی تھی، بلکہ لوگ عام طور پر پبلک کنورزن (public conversion) کے اصول پر دین تو حید میں داخل ہوتے تھے۔ (تفصیل کے لیے ملاحظہ ہو، برٹش مورخ پر وفیسر آرنلڈ (Public conversion) کی کتاب، دی پر یچنگ آف اسلام)۔

### يالينكل ما ڈل

قرآن وحدیث، نیزاسلامی تاریخ کامطالعہ بتا تا ہے کہ اسلام میں پالٹکس کا کوئی ایک متعین معیاری ماڈل نہیں۔اسلام کی طویل تاریخ میں کوئی واحد عملی ماڈل نہیں ملتا،جس کوہر دور کے لیے ایک اسٹینڈرڈ ماڈل سمجھا جائے۔اس کا سبب یہ ہے کہ پالٹکس کے معاملے میں اسلام کا اصول شمکین (stability) پرمبنی ہے، نہ کہ کسی ایک معیاری ڈھانچے پر۔مثلاً اسلام میں کوئی الیمی نص موجود نہیں،جس سے معلوم ہو کہ اسلام کا پولیٹکل ماڈل خلافت پرمبنی ہے، یا حکومت الہیہ پرمبنی ہے، یا

ا جھاعی عدل پرمبنی ہے، یا شورائیت پرمبنی ہے، یا اور کسی ماڈل پرمبنی ہے۔ایسا معلوم ہوتا ہے کہ اسلام کا پولیٹاکل ماڈل، پر پکٹکل وزڈم پرمبنی ہے، نہ کہ کسی ایک آئیٹریل پر۔

قرآن کے مطالعے سے معلوم ہوتا ہے کہ اسلام میں سیاست کے معالمے میں اصل چیز تمکین (الجے، 22:41) ہے، یعنی سیاسی استحکام (political stability) ہے، یعنی سیاسی استحکام (political stability) ہوجائے تو اہل ایمان کے لیے یہ آجائے تو اسلام کا اصل مطلوب حاصل ہوجا تا ہے۔ اگر امن قائم ہوجائے تو اہل ایمان کے لیے یہ آسانی پیدا ہوجاتی ہے وہ مواقع (opportunities) کو بھر پور طور پر استعمال کرسکیں ۔ وہ تعلیم اور دعوت جیسے مثبت مقاصد کی منصوبہ بندی کسی رکاوٹ کے بغیر انجام دے سکیں ۔

حبیبا کہ معلوم ہے، پیغمبر اسلام کی وفات کے تقریباً تیس سال بعد مسلم دنیا میں عملاً شخصی حکومت قائم ہوگئی، جس کوڈائناسٹی (dynasty) کہا جاتا ہے۔اس حکومت کو اگر چہ بعض لوگوں نے بینام دیا کہ وہ خلافت کو منسوخ کر کے ملوکیت کو قائم کرنا تھا۔ مگر جبیبا کہ تاریخ بتاتی ہے، علمائے امت نے اجماعی طور پراس کو قبول کرلیا، اور وہ تقریباً ہزارسال تک پوری مسلم دنیا میں جاری رہا۔ اس نظام کے خلاف بغاوت (revolt) کا کوئی قابل ذکر واقعہ پیش نہیں آیا۔

اس کاسبب یہ تھا کہ اس طرز حکومت نے مسلم دنیا میں پولیٹ کل استحکام قائم کردیا، جس کے تحت اسلام کے تمام مطلوب کام خوش اسلو بی کے ساتھ انجام پائے۔ مثلاً قرآن کی حفاظت، حدیث کی جمع و تدوین، فقہ کی تشکیل، مسجد اور مدرسہ اور جج کا نظام، عربی زبان کی فئی تشکیل، سیرت اور تاریخ جیسے موضوعات پر کتب خانے کی ترتیب وتشکیل، اور اس طرح کے دوسر علی تقاضوں کی تکمیل، وغیرہ، وغیرہ، وغیرہ۔ یہ تمام کام صرف سیاسی استحکام کے حالات میں انجام پاسکتے تھے۔ چوں کہ اس نظام کے تحت یہ مقصد حاصل ہوا، اس لیے عملاً پوری امت نے اس کو قبول کرلیا۔

#### اہل ایمان کارول

مسلم دور میں بیہ ہوا کہ ساری دنیا میں براہ راست یابالواسطہ طور پر دین شرک کے بجائے دین تو حید کاچر چاہونے لگا۔ پہلے اگر دنیا میں شرک اور اہل شرک کووقت کے بادشا ہوں کی سرپرستی حاصل

تھی تواب تو حیداوراہل تو حید کو حکمرانوں کی سرپرتی حاصل ہونے لگی۔اس طرح اصولی طور پریہ ہوا کہ سر عباد ین شرک کا غلبہ تقریباً ختم ہو گیا،اور دین تو حید کا غلبہ عام طور پر قائم ہو گیا۔ پہلے اگر مظاہر فطرت (nature) کوخدائی کا درجہ حاصل تھا، تواب فطرت کے خالق کوخدائی کا درجہ حاصل ہو گیا۔

تاہم یاصل کام کانصف حصہ تھا۔ فطرت (nature) کی اعتقادی بالاد تی ختم ہوگئی۔لیکن اس کام کادوسر اپہلواہی باقی تھا۔ یعنی فطرت (nature) کے قوانین کو دریافت کر کے ان کو ٹکنالو ہی میں تبدیل کرنا۔ مسلم عہد میں یہ ہوا کہ فطرت (nature) پرستش کاموضوع (object of worship) بنایا در ہی۔ اب دوسرا کام پرتھا کہ فطرت کو تحقیق کاموضوع (object of investigation) بنایا جائے ، فطرت میں چھپے ہوئے قوانین کو دریافت کر کے دنیا میں ٹکنالو ہی کا دور لایا جائے ، جواپنی تکمیل تک پہنچ کرجد پر تہذیب کاموجد بنے۔ یہ دوسرا کام یورپ کے سیحی علما نے انجام دیا۔ صلیبی جنگیں

مسلم فتوحات کے بعد تاریخ میں ایک نے دور کا آغاز ہوا۔ اس عمل کے نتیج میں مسلم اقوام کو غیر معمولی عروج حاصل ہوا۔ اس عروج کا ایک حصہ یہ تھا کہ سیحی عقیدہ کے مطابق ایشیا میں ان کے مقدس مقامات مسلمانوں کے قبضہ میں آگئے۔ یہ صورت حال مسیحی قوموں کے لیے نا قابل برداشت تھی۔ چنانچہ یورپ کی مسیحی سلطنتوں نے متحد ہو کر اس علاقے کو اپنے قبضہ میں لینے کے لیے حملہ کردیا۔ اس کے نتیج میں مسلمانوں اور مسیحی قوموں کے درمیان دوسوسال کی وہ لڑائی جھڑگئی، جس کو صلیبی جنگ (Crusades) کہا جاتا ہے۔ مگر تقریباً دوسوسال کی نونی جنگ کے باوجود یورپ کی مسیحی قوموں کو کامل شکست پیش آئی۔ مورخ گبن کے الفاظ میں مسیحی قوموں کو اس جنگ میں ذلت مسیحی قوموں کو اس جنگ میں ذلت آمیر شکست (humiliating defeat) کا سامنا کرنا پڑا۔

مسیحی قوموں کے لیے بیشکست اتنی فیصلہ کن تھی کہ عملاً ان کے لیے بیآ پشن باقی ندر ہا کہ وہ اس صلیبی جنگ کومزید جاری رکھ سکیں۔اس شکست نے یورپ کی مسیحی قوموں میں بیسوچ بیدار کی کہ ان کے لیے مسلمانوں کے مقابلے میں جنگ کا آپشن باقی نہیں رہا۔ حالات کے دباؤ (compulsion)

کے تحت اضوں نے اپنے لیے نیا آپشن (new option) تلاش کیا۔ یہ آپشن تھا۔ جنگی میدان

کے بجائے علم کے میدان میں اپنی کو شش لگا دینا۔ ان کے اندر فطرت (nature) کی تحقیق کا ذہن پیدا ہوا۔ دھیرے دھیرے دھیرے یہ ہوا کہ سیحی قوموں کا ذہن جو جنگ کی اصطلاح میں سوچتا تھا، وہ اب فطرت کی دریافت کی اصطلاح میں سوچنے لگا۔ یہ ممل تقریباً پانچ سوسال تک جاری رہا۔ اس عمل کا نقطهٔ فطرت کی دریافت کی اصطلاح میں سوچنے لگا۔ یہ ممل تقریباً پانچ سوسال تک جاری رہا۔ اس عمل کا نقطهٔ انتہا (western civilization) وہ واقعہ ہے، جس کو مغربی تہذیب (diversion) تھا، جو بہ ظاہر خدائی مداخلت جاتا ہے۔ مسیحی قوموں کے لیے یہ ایک ڈائیورزن (divine intervention) کے ذریعہ پیش آبا۔

### شهادت اعظم

اس تاریخی عمل کا غالباً آخری دوروہ ہے، جوتقد پرالہی کے تحت غالباً اکیسویں صدی میں پیش آنے والا ہے۔ اس عمل کو قرآن میں گلوبل اندار (الفرقان، 25:1) اور حدیث میں شہادت اعظم (صحیح مسلم، حدیث نمبر 2938) کا نام دیا گیا ہے۔ پیغبر اسلام صلی اللہ علیہ وسلم نے پیشین گوئی کی زبان میں بتایا ہے کہ انسانی تاریخ کے آخری زمانے میں ایک واقعہ پیش آئے گا، یعنی شہادت اعظم کا مطلب ہے سب سے بڑی گواہی (the greatest witness)۔ گواہی کا اقلاب کو انہی (the greatest witness)۔ گواہی کا مطلب ہے زمین پر پیدا ہونے والے انسانوں کو اللہ کے خلیقی منصوبہ (God کا مسلسل کو کر زندگی گرارے۔ اس کام کو قرآن میں اندار کہا گیا ہے۔ انسانی تاریخ کے ہر دور میں اندار کا یکام مسلسل طور پرجاری رہا۔ کبھی پیغمبروں کے ذریعے اور کبھی ان مسلحین کے ذریعے جضوں نے پیغمبر کی نیابت میں اندار کے اس کام کو انجام دیا۔

#### انذار بذريعه تائيد

قرآن خدا کے دین کا واحد مستند ماخذ (authentic source) ہے۔خدا کے دین کے لیے یہ مطلوب ہے کہ وہ سارے عالم میں پھیلے۔ پھیلنے کا پیمل دوطریقوں سے جاری ہوتا ہے۔ اندار

اور تائید۔ پہلے طریقے کا ذکر قرآن میں آیا ہے، اور دوسرا طریقہ حدیث رسول کے مطالعے سے معلوم ہوتا ہے۔ پہلا طریقہ قرآن میں ان الفاظ میں مذکور ہے: تَبَازَ لَ اللَّذِي نَزَّ لَ الْفُرُ قَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذِيرًا ( 25:1 ) ۔ یعنی بابر کت ہے وہ ذات جس نے اپنے بندے پر فرقان اتارا تاکہ وہ جہان والوں کے لیے آگاہ کرنے والا ہو۔

دین کی اشاعت کے اس عمل کو قرآن میں اندار کا عنوان دیا گیا ہے۔اندار کا مطلب ہوتا ہے۔آگاہ کرنا، باخبر کرنا۔عربی زبان کے مشہور عالم ابن فارس (وفات 395ھ) نے اندار کا مطلب المباغ بتایا ہے (مجم مقابیس اللغت، جلد 5، صفحہ 414) ۔ یعنی خدا کے منصوبہ تخلیق سے لوگوں کو آگاہ کرنا۔ یعمل بہت زیادہ سنجیدہ عمل ہے۔وہ پوری انسانی تاریخ میں مختلف تدبیروں کے ذریعے جاری رہتا ہے۔اندار کا یعمل اتنا اہم ہے کہ اللہ نے اس کے لیے مقدر کردیا کہ وہ اہل ایمان کے علاوہ غیراہل ایمان کے ذریعے بھی دنیا میں بھیلے۔تائید کے اس عمل میں غیراہل دین اور فاجر (برے) فیراہل ایمان کے دوگھی شربک ہوں۔

### تاریخ کے دوبڑے ادوار

انسانی تاریخ کے دوبڑے دورہیں۔ایک، سائنسی انقلاب سے پہلے کا دور، اور دوسرا، سائنسی انقلاب کے بعد کا دور۔ وہ دورجس کو سائنسی دور کہا جاتا ہے، وہ اٹلی کے سائنسدال گلیلیوگلیلی (1564-1642) کے بعد شروع ہوا، اور اب تک جاری ہے قبل سائنس دور میں استدلال کی بنیاد عقل عام (common sense) ہوا کرتی تھی۔ بعد از سائنس دور میں استدلال کی بنیاد ریزن (reason) ہوگئی۔قدیم زمانے میں عقل عام استدلال کے لیے کافی ہوا کرتی تھی لیکن اب سائنسی طور پرمسلمہ ریزن (accepted reason) استدلال کے واحد بنیاد کی حیثیت رکھتی ہے۔

الله رب العالمين كومعلوم تھا كە تارىخ ميں بيانقلاب آنے والا ہے۔اس ليے الله نے بيه انتظام كيا كة بل ازسائنس دور ميں عقل عام كى بنياد پر دين خداوندى كى بات كومدلل كيا جائے ليكن سائنسى دورآنے كے بعد فطرى طور پرالله كى منشاء بيہ وئى كەاللەك دين كووقت كى مسلمه دليل (سائنسى دليل) كى بنياد پر پيش كيا جائے تاكه انسان پرالله كى ججت قائم ہوسكے۔

ایک اور حدیث میں بتایا گیا ہے کہ دور آخر میں جو داعی لوگوں کے سامنے دین خداوندی کو پیش کرے گا، وہ حَجِیج (صحیح مسلم، حدیث نمبر 2937) ہوگا۔ حَجِیج کا مطلب بذریعہ دلیل کلام کرنے والا یعنی وہ شخص جو عقلی دلیل (rational argument) کے ذریعہ اپنی بات پیش کرے ۔ شہادت اعظم کے دور میں شاہد (گواہ) کی یہی صفت ہوگی ۔ وہ مسلمہ دلیل (reason) کی زبان میں لوگوں کے سامنے دین خداوندی کو پیش کرے گا۔

یہ سادہ بات بھی۔ یہ بنائے استدلال میں تبدیلی کا معاملہ تھا۔ اس کے لیے ضرورت تھی کہ علم کی دنیا میں ایک نیا انقلاب لا یا جائے ۔عقل عام پرمبنی استدلال کو عقلی دلائل کے ذریعہ استدلال پر قائم کیا جائے ۔قیاسی استدلال کی جگہ سائنسی طور پر ثابت شدہ استدلال مسلمہ استدلال کا درجہ دیا جائے۔

تاریخ کے مطالعے سے معلوم ہوتا ہے کہ غالباً اللہ رب العالمین کا منصوبہ یہ تھا کہ پیغمبر اسلام کے بعد آپ کی امت پوری طرح حفاظت دین کے کام میں مشغول ہوجائے ۔کیوں کہ آپ کے بعد کوئی پیغمبر آنے والانہیں تھا۔اس لیے ضروری تھا کہ پیغمبر کے بعد پیغمبر کی نمائندگی کرنے کے لیے مکمل معنوں میں ایک محفوظ دین باقی رہے۔امت محمدی نے اپنی کئی سال کی غیر معمولی کوششوں کے ذریعہ دین اسلام کومکمل طور پر ایک محفوظ دین بنا دیا۔ امت محمدی کا بیرول پندر تھویں صدی

عیسوی تک پوری طرح جاری رہا، جب کہ دنیا میں پرنٹنگ پریس کا دورآ گیا۔اب دین کی حفاظت کے لیے مشین نے انسانی کو ششول کی جگہ لے لی۔

اب وہ وقت آگیا تھا جب کہ خدا کے دین کو انسان کے اپنے مسلمات کی بنیاد پر ثابت شدہ بنایا جائے۔ یہ ایک بہت بڑا کام تھا۔ اس کام کے لیے ایک تازہ دم قوم (fresh nation) کی ضرورت تھی۔ حدیث میں اس قوم کا ذکر ان الفاظ میں کیا گیا ہے کہ اللّٰد اسلام کی تائید ایسے لوگوں کے ذریعہ کرے گاجواس دین میں سے نہوں گے (المجم الکبیرللطبر انی ،حدیث نمبر 14640)۔

غور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ اس حدیث میں" رجال" سے مراد ایسا گروہ ہے جو کہ بعد کے زمانے میں دین اسلام کے لیے عقلی تائید (rational support) کا کام کرے گا۔ یعنی ان کے زمانے میں دین اسلام کو یہ موقع ملے گا کہ وہ دینِ خداوندی کی دعوت کا کام سائنسی طور پر ثابت شدہ عقلی دلیل کی بنیاد (rational basis) پرانجام دے سکیں۔

مزیدغور وفکر سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ تائیدی گروہ مغرب کے مسیحی لوگوں کا گروہ ہے۔ نشاۃ ثانیہ (renaissance) کے بعد مغرب کی قوموں نے غیر معمولی کوشش کے ذریعہ تاریخ میں ایک نیادور پیدا کیا جس کوسائنسی دور (scientific age) کہاجا تا ہے۔ سائنسی دورا گرچیزیادہ تر مسیحی قوموں کی کوشش سے وجود میں آیا۔ لیکن پورے معنوں میں بیموافق اسلام دور ہے۔ یہ امت کواپنے دین کے لیے وہی تائید فراہم کرتا ہے، جس کواو پر حدیث میں بیان کیا گیا ہے۔

انسانی تاریخ کے بعد کے زمانے میں پیش آنے والی اس شہادت اعظم کاذکر خود قرآن میں بھی آیا ہے۔ قرآن کی اس آیت کے الفاظ یہ بیں: سَنُرِیهِمْ آیَاتِنَا فِی الْآفَاقِ وَفِی أَنَفُسِهِمْ حَتَّی بھی آیا ہے۔ قرآن کی اس آیت کے الفاظ یہ بیں: سَنُرِیهِمْ آیَاتِنَا فِی الْآفَاقِ وَفِی أَنَفُسِهِمْ حَتَّی یَتَبَیّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُّ (41:53) لیعنی آئندہ ہم ان کواپنی نشانیاں دکھائیں گے آفاق میں بھی اور خود ان کے اندر بھی۔ یہاں تک کہ ان پر پوری طرح ظاہر ہوجائے کہ یہ ق ہے۔

قرآن کی اس آیت میں جس چیز کوآفاق اور انفس کی آیات (signs) کہا گیا ہے، وہ موجودہ کا ئنات میں کثرت سے پھیلی ہوئی ہیں، مگر قرآن میں ان کا ذکر اشارات کی زبان میں ہے۔ ان اشارات کوا کچول (actual) بنانے کا کام موجودہ زمانے میں انجام پایا ہے۔ یہ کام زیادہ ترمغرب کی سیحی قوموں نے انجام دیا ہے۔ یہ ایک ایسی بات ہے جس میں کسی شک کی کوئی گنجائش نہیں۔ اس کحاظ سے دیکھا جائے تواس میں کوئی شک باقی نہیں رہتا کہ شہادت اعظم کی ادائیگی کا کام اگرچہ عملاً امت محمدی کے لوگ انجام دیں گے لیکن اس کام کی انجام دہی کے لیے تائیدی اسباب بلاشبہ مغرب کی مسیحی قوموں نے فراہم کیے ہیں۔ گویا کہ شہادت اعظم کے کام میں ملت محمدی کارول شاہد کا رول سے، اور سیحی اقوام کارول مؤید کارول سے۔

تائیدکا یہ ظاہرہ بارھویں اور تیرھویں صدی عیسوی میں شروع ہوا۔ خالق نے ہماری زمین (planet earth) کو بے شمار گذالوجی سے بھر دیا ہے۔ یہ گذالوجی توانین فطرت کی صورت میں ہمیشہ سے موجود تھی لیکن اب تک وہ مخفی قوانین (hidden laws) کی صورت میں غیر دریافت ہمیشہ سے موجود تھی ۔ سلیبی جنگوں کی شکست سے یورپ کی مسیمی قوموں کے لیے ایک جبر حالت میں پڑی ہوئی تھی ۔ صلیبی جنگوں کی شکست سے یورپ کی مسیمی قوموں کے لیے ایک جبر (compulsion) پیدا ہوا۔ اضوں نے حالات کے دباؤ کے تحت اپنی ساری طاقت فطرت کے قوانین کو دریافت کرنے میں لگادیا۔ یعمل اٹلی کے سائنسدال گلیلیوگلیلی ( Galileo Galilei ) کے زمانے میں شروع ہوا، اور تقریباً چارسوسال تک جاری رہا۔ اس دوران بیشار فطری قوانین دریافت ہوئے۔ یہاں تک کہ دنیا میں وہ عظیم انقلاب پیدا ہوا، جس کو جدید بیشار فطری قوانین دریافت ہوئے۔ یہاں تک کہ دنیا میں وہ عظیم انقلاب پیدا ہوا، جس کو جدید بہذیب سے۔

### تخلیق، تهذیب

مادی دنیا کی ہر چیز میں ایک پہلوتخلیق کا ہے، اور دوسر اپہلوتہذیب کا۔ مثلاً لوہا (iron) خدا کی ایک تخلیق ہے۔ گرانسان جبلوہا اور ربر (rubber) سے پہید (wheel) بنا تاہے تو یہ انسانی تہذیب کا ایک واقعہ ہوتا ہے۔ لوہا اور ربرا گرخالق کی یا د دلاتا ہے تو پہیدانسان کی یا دلاتا ہے، جس نے اپنی عقل کو استعمال کرکے پہید بنایا۔

ايك حديث ان الفاظ مين آئى بع: مَنْ لَمْ يَشْكُرِ النَّاسَ لَمْ يَشْكُرِ اللَّهَ (سنن الترمذي،

حدیث نمبر 1955) ۔ یعنی جس نے انسان کا شکر ادا نہیں کیا، وہ اللہ تعالیٰ کا بھی شکر ادا نہیں کیا۔ اگر آدمی کے اندر صحیح سوچ ہوتو ایک چیز کو دیکھ کر وہ پوری انسانی تاریخ کو یاد کرے گا۔ مثلاً آج وہ ایک پہید دارگاڑی کو استعال کرے گاتو وہ سوچ گاکہ اُس انسان کا تاریخ میں کتنا بڑا کنٹری بیوش ہے کہ جس نے اپنی عقل کو استعال کر کے پہید جیسی چیز کو ایجاد کیا۔ اس کے بعد انسان نے پہید دار بیل گاڑی بنائی۔ اس کے بعد مزید فورو گاڑی بنائی۔ اس کے بعد مزید فورو گاڑی بنائی۔ اس کے بعد مزید فورو فکر کر کے پہید دار کشتی (wheel boat) بنائی۔ اس کے بعد مزید فورو فکر کے پہید دار اس کے بعد مزید فورو فکر کے پہید دار بائسکل بنائی۔ پھر اس نے پہید دار دیل بنائی۔ پھر اس نے پہید دار موٹر کار بنائی۔ پھر اس نے پہید دار ہوائی جہاز بنایا۔ اسی فہرست میں و صیل چیر (wheelchair) میں ہوئیں انسانی تہذیب ہے جس نے کمزور انسان کے لیے چلنے کو آسان بنادیا، وغیرہ۔ یہی معاملہ پوری انسانی تہذیب بے جس نے کمزور انسان کے لیے چلنے کو آسان بنادیا، وغیرہ۔ یہی معاملہ پوری انسانی تہذیب

آدمی اگراس طرح سوچتو پوراانسانی قافلہ اس کو اپنامحسن نظر آئے گا۔ اس کومسوس ہوگا کہ پوری انسانیت ساری تاریخ میں سرگرم رہی ہے تا کہ وہ اُن تمام چیزوں کو بنائے جس نے آج میری زندگی کو بہت آسان کر دیا ہے۔ یہ سوچ اگر گہرائی کے ساتھ آدمی کے اندر آجائے تو وہ ایک طرف خالق کی عظمت میں سرشار ہوجائے گا۔ وہ سوچ گا کہ خالق کتناعظیم ہے، جس نے میرے لیے یہ تمام چیزیں تخلیق کیس ۔ اس کے ساتھ وہ انسانوں کے بارے میں بہت زیادہ اعتراف (شکر) کرنے والا بن جائے گا، جس نے تخلیق کو تہذیب میں کنورٹ کیا۔ یہ سوچ آدمی کے لیے شکر خداوندی کا سرچشمہ ہیں۔ سے، اور اسی کے ساتھ محبت انسانی کا سرچشمہ ہیں۔

### سائنس اوراسلام

قرآن میں ایک دعوتی حقیقت کوان الفاظ میں بیان کیا گیاہے: یُدِیدُونَ لِیُطُفِئُو انُورَ اللَّهِ بِأَفَوَ اهِهِمْ وَاللَّهُ مُتِمُ نُورِهِ وَلَوْ كَرِهَ الْكَافِرُونَ (61:8) \_ یعنی وہ چاہتے ہیں کہ اللّٰہ کی روشنی کو اپنے منصبہ بجھادیں، حالال کہ اللّٰہ اپنی روشنی کو پورا کر کے رہے گا، خواہ منکروں کو یہ کتنا ہی نا گوار ہو۔ قرآن کی اس آیت میں نور (روشنی) سے مرادحق کے دلائل ہیں ۔ یعنی ہر زمانے کے انسان

جس چیز کودلیل کا درجہ دیتے تھے، اس استدلالی زبان میں اللہ تعالی نے اپنے دین کو انبیاء کے ذریعہ مدلل فرمایا۔ تا کہ ہر زمانے کے انسان پرحق کی ججت قائم ہو سکے۔ یہی واقعہ خودرسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے معاصرلوگوں کے ساتھ پیش آیا۔ لیکن رسول اللہ کی نبوت قیامت تک کے لیے ہے۔ اس لیے اللہ تعالی نے یہاں یہ انتظام فرمایا، تا کہ بعد کے لوگوں کے ذہن کے مطابق اللہ کا دین مدلل ہو سکے۔ اتمام نورسے مرادیہ ہے کہ ہر زمانے کے انسان کے علی تقاضے کے مطابق دین کا مدلل کیا جانا۔ اس اعتبار سے آخری زمانے فالباً وہ زمانہ ہے جس کوسائنس کا زمانہ کہا جاتا ہے۔ موجودہ زمانے میں سائنسی استدلال کو اعلی استدلال مانا جاتا ہے۔ اس لیے انسان کی نسبت سے اتمام نوریہ ہوگا کہ سائنسی دور کے علی تقاضے کے مطابق دین حق کو مدلل کیا جائے۔

یکی وہ بات ہے، جو حدیث رسول میں اس طرح بیان کی گئی ہے: مَامِنَ الْاَنْبِیَاءِمِنْ نَبِیِ إِلَّا قَدِ اُعْطِیَ مِنَ الْاَیْاتِ مَامِثُلُهُ آمَنَ عَلَیْهِ الْبَشَرُ، وَإِنْمَا كَانَ الَّذِي أُوتِیتُ وَ حُیّا أَوْحَی اللهُ إِلَیْ، قَدِ اُعْطِیَ مِنَ الْاَیْاتِ مَامِثُلُهُ آمَنَ عَلَیْهِ الْبَشَرُ، وَإِنْمَا كَانَ الَّذِي أُوتِیتُ وَ حُیّا أَوْحَی اللهُ إِلَیْ، فَا أَدْجُو أَنْ أَکُونَ أَکُثُورَ هُمُ قَابِعًا یَوْمَ الْقِیَامَةِ (صحیح مسلم، حدیث نمبر 152) ۔ یعنی ہر بی کو وہ نشانیاں دی گئیں، جن کے مثل پر (ان کے زمانے کے) لوگ ایمان رکھتے تھے۔ اور مجھ کو جو چیز دی گئی ہے، وہ وہ یہ، جواللہ نے میری طرف جیجا ہے۔ میں امیدرکھتا ہوں کہ میرے متبعین قیامت کے دن سب سے زیادہ ہوں گے۔ اس کی شرح میں احمد بن محمدالقسطلانی نے یہ بات بیان کی ہے: وھو القرآن … فإنه یشتمل علی الدعو ۃ و الحجّۃ وینتفع به إلی یوم القیامة (ارشاد الساری، جلد 7 صفحہ 444) ۔ یعنی مجھ جود یا گیا، وہ قرآن ہے۔ کیوں کہ وہ دعوت اور جت پر مشتمل ہے، اور ان سے، اور ان سے قیامت تک فائدہ الحقایا جائے گا۔ فَھِیَ تشاھد بِعَین الْعقل (کشف المشکل لابن الجوزی، جلد 3 مفحہ کیا جاتا ہے۔

#### أيك مثال

پانی زمین پرزندگی کے لیے نہایت اہم ہے۔اس کو قرآن میں اشاراتی طور پران الفاظ میں بیان کیا گیا ہے:وَنَزَ لُنَامِنَ السَّمَاءِ مَاءً مُبَارَكًا (50:9) ۔ یعنی ہم نے آسمان سے برکت والا پانی

ا تارا۔سائنسی مطالعے کے ذریعے اس کی جو تفصیلات سامنے آئی ہیں، وہ یہ ہیں۔تقریباً 13.8 ہلین سال پہلے سوار سسٹم وجود میں آیا۔اس وقت زمین کے اوپر صرف گیس تھی۔ پھر گیس کے ذریعے پائی بنا۔ پائی کا فارمولا H2O ہے، یعنی ابتدائی زمانے میں ایسے مالیکیول بنے،جس میں ہائڈروجن کے دوایٹم ہوتے تھے،اور آکسیجن کا ایک ایٹم۔اس طرح زمین کے اوپریانی وجود میں آیا۔

پھریہ پانی بڑے پیانے پرسمندر کی گہرائیوں میں جمع ہوگیا۔ ابتداء میں نیچر نے اس پانی میں حفاظت (preservation) کے طور پر نمک (salt) شامل کیا۔ ینمک آمیز پانی براہ راست طور پر انسان کے لیے قابل استعمال نہ تھا۔ پھر زمین کے اوپر سورج کی حرارت اور پانی کے تعامل سے حیرت انگیز طور پر بارش کا انتظام ہوا۔ فطری طور پر نمک کا وزن زیادہ تھا، اور پانی کا وزن کم۔ چنا نچہ پانی جب سورج کی حرارت سے بھاپ بنا، تو فطری قانون کے تحت نمک الگ ہوگیا، اور پانی الگ۔ پھریہ یہ پانی جب سورج کی حرارت سے بھاپ بنا، تو فطری قانون کے تحت نمک الگ ہوگیا، اور پانی الگ۔ پھر یہ ڈیسالینیٹ پانی بانی بانی بارش بن کرزمین پر برسا۔ اس پانی نے زمین کو سیراب کیا، اور چشموں اور دریاؤں کی صورت میں محفوظ ہوگیا۔

فطرت کے نظام کے تحت بیا ایک سائکل (cycle) ہے، جومسلسل طور پر جاری ہے۔
پانی کا یہی نظام ہے، جس نے زمین کو انسان کے لیے حیات بخش سیارہ بنا کررکھا ہے۔ اگر یہ نظام نہ
ہوتو انسان زمین کے او پر زندہ سماج نہ بنا سکے۔ زمین پر تہذیب کی تشکیل پانی کے بغیر ناممکن ہو
جائے۔ اس پور عمل پر غور کیا جائے ، تو اس میں حکمت کے اسے زیادہ پہلوہیں، جو انسان کے لیے
مائنڈ باگلنگ ظاہرہ (mind-boggling phenomena) کی حیثیت رکھتے ہیں۔ قدیم
زمانے کا انسان ان حقیقتوں سے لیخبرتھا، مگر اب سائنسی مطالعے کے ذریعے یہ قیقتیں انسان کے علم میں آگئی ہیں۔ ان حقیقتوں کو جاننا انسان کے اتھاہ خزانے کی حیثیت رکھتا ہے۔

موافق اسلام انقلاب

ير انقلاب (scientific revolution) پورے معنوں میں ایک موافق اسلام

انقلاب تھا۔اس انقلاب کے ذریعہ اللہ کی وہ رحمتیں انسان پر کھلیں، جن کو قرآن میں آیات اللہ کمات اللہ ، آلاء اللہ جیسے الفاظ میں بیان کیا گیا ہے۔ یہی وہ موافق اسلام انقلاب ہے، جس کو مختلف حدیثوں میں تائید دین بذریعہ غیر مسلم اقوام کہا گیا ہے۔ مسئد احمد میں یہ بات ان الفاظ آئی ہے: إِنَّ اللهَ سَیُوَیِّدُ مَنْ تَائید دین بذریعہ غیر مسلم اقوام کہا گیا ہے۔ مسئد احمد میں یہ بات ان الفاظ آئی ہے: إِنَّ اللهَ سَیُویِّ یَدُ اللّهِ یَنَ بِأَقُوا مِلَا خَلَقَ لَهُمْ (مسئد احمد ، حدیث نمبر 20454)۔ یعنی یقینا اللہ اس دین کی مدد اس قوم کے ذریعے کرے گائی (دین) میں کوئی حصہ نہ ہوگا۔

تہذیب جدید (modern civilization) کا یہ انقلاب مختلف پہلوؤں سے بلاشہہ ایک موافق اسلام انقلاب (pro-Islamic revolution) تھا۔ لیکن مسلم رہنمااس حقیقت کو سمجھ نہ سکے۔ وہ مغر بی تہذیب، اور مغر بی کلچر، اسی طرح مغر بی کلونیلزم (colonialism) کے درمیان فرق نہ کر سکے، اور مغر بی تہذیب کی اصل حیثیت کو دریافت نہ کر سکے۔ اس لیے موجودہ دور کے مسلم رہنما غیر ضروری طور پر ویسٹوفو ہیا (Westophobia) کا شکار ہوگئے۔ وہ مغرب کے خلاف نفرت اور تشدد میں مبتلا ہوگئے۔ جو چیز حدیث کے الفاظ میں تائید دین کی حیثیت رصی تھی، اس کو انصول نے برعکس طور پر دشمنی اور سازش وغیرہ سمجھ لیا۔ بدشمتی سے ویسٹوفو ہیا کی بی حالت مسلم دنیا میں انہوں تک جاری ہے۔ مگریہ دی تھی تک جاری ہے۔ مگریہ دی تائید دین کی حیثیت رکھی تھی اس کو انہوں تک جاری ہے۔ مگریہ دوج قرآن وحدیث کے خلاف ہے۔

### محفوظ دین محفوظ امت

قرآن كى ايك آيت ان الفاظ بين آئى ہے: يَاأَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِغُ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلُ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُ وَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلُ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُ وَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ (5:67) لِي فَي اللَّهُ يَعْمِر، جو يُحمِيمهارے او پرتمهارے رب كى طرف سے اتراہے م اس كو پہنچاؤ، اورا گرم نے ایسانه كیا توتم نے اللہ کے پیغام كونهیں پہنچایا، اوراللہ م كولوگوں سے بچائے گا۔ اللہ يقيناً منكرلوگوں كوراه نهيں ديتا۔

قرآن (الحجر، 15:9) میں ہے کہ دینِ اسلام کے لیے اللہ نے حفاظت کا وعدہ فرمایا ہے۔ اسلام ایک محفوظ دین ہے، قرآن ایک محفوظ کتاب ہے، پیغمبر ایک محفوظ پیغمبر ہے۔اسی طرح امت

محدی ایک محفوظ امت ہے۔ حفاظت کا یہ معاملہ کسی فضیلت کی بنا پرنہیں ہے، بلکہ وہ اللہ تعالی کے تخلیقی منصوبہ کی بنا پر ہمیں ہے۔ یہ اس لیے ہے تا کہ نبوت کا سلسلہ تم ہونے کے بعد بھی قیامت تک انسان کو محفوظ کو رہانی رہنمائی ملتی رہے۔ اس کا سبب یہ ہے کہ اگر اسلام محفوظ دین غررہے، تو انسان کو محفوظ ہرایت نہیں ملت کی قر آن اگر محفوظ کتاب غررہے، تو انسان کے لیے اس دنیا بیں مستندر ہنمائی کا وجود غہر محفوظ پیغمبر غررہے، تو اس کے لیے اپنی دعوتی ذمے داری کو درست طور پر انجام دینا ممکن غررہے گا۔ اسی طرح امت محمدی ایک محفوظ امت ہے۔ اگر بیامت محفوظ غرجو، تو قیامت تک دعوتی ذمے داری کو درست طور پر انجام دینا اس کے لیے ممکن غربے گا۔

#### حفاظت كاراز

قرآن کی سورہ المائدہ (5:67) میں فرمایا ہے کہ عصمت الناس (لوگوں سے حفاظت) کا راز تبلیغ ماانزل اللہ (اللہ کی نازل کردہ باتوں کی تبلیغ) میں ہے۔ یہ عصمت (حفاظت) براہ راست طور پر پینمبر سے متعلق ہے ہلیکن بالواسط طور پر امت محمدی بھی اس خدائی ضانت میں شامل ہے۔ اس لیے کہ پینمبر کی حیثیت خاتم النبیین کی ہے۔ امت کی یہ ذمے داری ہے کہ وہ پینمبر کی نیابت میں قیامت تک آنے والے لوگوں کو اللہ رب العالمین کا پیغام پہنچاتی رہے۔ اس لیے اللہ کی منصوبہ بندی کا پہنقاضا ہوا کہ امت محمدی کو بھی حفاظت کی اس ضانت میں شامل رکھا جائے ، تا کہ دعوت الی اللہ کا کام رکے بغیر قیامت تک جاری رہے۔

یہ حفاظت دنیا کے اعتبار سے ہے، آخرت کا معاملہ اس سے مختلف ہے۔ اس حقیقت کو حدیث رسول میں امت مرحومہ کے الفاظ میں بیان کیا گیا ہے۔ مرحومہ کا مطلب ہے محفوظہ، یعنی حفاظت کی ہوئی امت۔ اس بات کاذ کر مختلف روایتوں میں کیا گیا ہے، ان میں سے تین روایتوں کو یہاں نقل کیا جاتا ہے:

(1) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: إِنَّكُمْ مِنْ أُمَّةٍ مَرْ حُومَةٍ، فَلَا تَنْزَقُوا، وَلَا تَطُغَوُا (مساوى الاخلاق للخر أَظَى، حديث نمبر 571) ـ ابو هريره سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے کہا: بیشک تم لوگ امت مرحومہ میں سے ہو۔ پس بےصبری نہ کرنا،اور نہ سرکشی کرنا۔

(2) عَنُ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: إِنَّ هَذِهِ الْأُمَّةَ أَمَةُ مَرُ حُومَةٌ ، لَا عَذَابَ عَلَيْهَا إِلَّا مَا عَذَبَ هِي الْمُعَةُ الْعَهُمَةُ الْعَلَىٰ اللَّهِ عَذَابُ؟ أَمَا كَانَ يَوْمُ النَّهَرِ عَذَابُ؟ (مسدابی یعلی مدیث نمبر 6204) بعنی الْجَمَلِ عَذَابُ؟ (مسدابی یعلی مدیث نمبر 6204) بعنی البوم ریره نے کہا : بیشک بیامت، امت مرحومہ ہے۔ اس پر کوئی عذاب نہیں ہے، سوات اس کے کہ یخود ہی اپنے کوعذاب دے دراوی نے پوچھا، اپنے آپ کو کیسے عذاب دیاجاتا اس کے کہ یخود ہی اپنے کوعذاب دے دراوی نے پوچھا، اپنے آپ کو کیسے عذاب دیاجاتا ہے۔ ابوہریرہ نے کہا : کیا یوم النہر عذاب نہیں تھا، کیا یوم الجمیل تھا، کیا یوم النہر عذاب نہیں تھا، کیا یوم الحمل عذاب نہیں تھا۔

امت کے بارے میں نصرتِ اللّٰی کی ایک اور روایت میں اس طرح آئی ہے: (ترجمہ)
رسول اللّٰه علیہ وسلم نے کہا: اللّٰہ تعالیٰ نے میرے لیے روئے زمین کوسمیٹا، چنانچے میں نے روئے
زمین کومشرق سے لے کرمغرب تک دیکھااور یقینامیری امت کا دائرہ روئے زمین میں وہاں تک پہنچے
گا، جوسمیٹ کر مجھ کو دکھایا گیا ہے، اور مجھ کوسرخ اور سفید دوخزا نے عطا کیے گئے ہیں، اس وقت میں
نے اپنے پروردگار سے درخواست کی کہ اللّٰہ میری امت کے لوگوں کو عام قحط میں نہ مارے، اور یہ کہ میری امت پراپنے لوگوں کے سواکسی اور کومسلط نہ کرے۔

میرے رب نے فرمایا: اے محد، جب میں کسی بات کا فیصلہ کرلیتا ہوں تو وہ بدلانہیں جاسکتا،
پس تمہاری امت کے لیے میں نے تم کو یہ عطا کیا کہ تمھاری امت کو نہ تو قحط میں ہلاک کروں گا اور نہ خود
ان کے علاوہ کوئی اور دشمن ان پر مسلط کروں گا، جوان کی اجتماعیت پر قبضہ کرلے، اگر چہان کے خلاف
تمام روئے زمین کے لوگ جمع ہوجائیں، اللہ یہ کہ تمہاری امت ہی کے لوگ آپس میں ایک دوسرے کو
قتل کریں اور ایک دوسرے کو قید و بند میں ڈالیں (حَتَّی یَکُونَ بَعْضُهُمْ یُهْلِكُ بَعْضًا، وَیَسْبِی
بَعْضُهُمْ بَعْضُهُمْ اَسْجَعِ مسلم، حدیث نمبر 2889۔

پینمبراسلام سلی اللہ علیہ وسلم کے لیے جس عصمت (حفاظت) کا وعدہ تھا، وہ اپنے دور کے لیاظ سے فرشتوں کے ذریعے تھا۔لیکن بعد کے لوگوں کے لیے یہ حفاظت باعتبار حالات یا زمانی تقاضے کے تحت ہوگا۔تاریخ بتاتی ہے کہ اللہ کے اس منصوبہ کے مطابق، تاریخ میں ایک عمل و process) جاری کیا گیا،جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ خود تاریخی اسباب اس بات کی ضانت بن گئے کہ امت محمدی الیہ مصیبت سے محفوظ رہے، جواس کے لیے دعوت الی اللہ کی ذمے داری کی ادائیگی میں حتی رکاوٹ بن جائے ۔تاریخ کا مطالعہ بتا تا ہے کہ یہ مقصد بعد کے زمانے میں اس طرح حاصل ہوا کہ اللہ رب العالمین نے امن (peace) کولوگوں کے لیے باہمی مفاد (mutual interest) کی جیز بنادیا۔ لوگوں کی مفاد کے حصول میں سرگرم رہیں ، اور امت محمدی کے خلاف عداوتی منصوبہ نہ بنائیں۔

موجوده زمانے میں یمل (process) اپنے نقطۂ انتہا (culmination) تک پہنچ گیا ہے۔ موجودہ زمانے میں طور پر باہمی مفاد (process) اپنے نقطۂ انتہا (mutual interest) کے اصول پر قائم ہے۔ موجودہ زمانے میں صنعتی تہذیب کے بھیلاؤ کے نتیج میں ایسا ہوا ہے کہ دنیا میں باہمی انحصار (interdependence) کا دور آ گیا ہے۔ اب ہر ایک کوخود اپنے مفاد کے تحت دوسرے کی ضرورت ہے ، اور گرا بک کوتا جرکی۔ وکیل کو کا سند کی ضرورت ہے ، اور گرا بک کوتا جرکی۔ وکیل کو کلا سند کی ضرورت ہے ، اور گرا بک کوتا جرکی۔ وکیل کو کلا سند کی ضرورت ہے ، اور ملائن کو وکیل کی۔ ڈاکٹر کومریض کی ضرورت ہے ، اور مریض کوڈاکٹر کی ایڈر کو ووٹر کی ضرورت ہے ، اور ووٹر کولیڈر کی۔ کنز پومر کو بازار کی ضرورت ہے ، اور بازار کو ضرورت ہے ، اور مسافر کو کمرشیل سواری کی۔ ہوٹل کوسیاح کی ضرورت ہے ، اور مسافر کو کمرشیل سواری کی۔ ہوٹل کوسیاح کی ضرورت ہے ، اور مسافر کو کمرشیل سواری کی۔ ہوٹل کوسیاح کی موجودہ زمانے میں مسلمانوں کے لکھنے اور بولنے والے عام طور پر بیشکایت کرتے بیں کہ مسلمان ظالموں کے ظلم کاشکار ہیں ، مسلمان ساری دنیا میں محاصرے (under siege) میں ہیں میں مسلمان ظالموں کے ظلم کاشکار ہیں ، مسلمان ساری دنیا میں محاصرے (under siege) میں ہیں ہیں۔ دنیا

میں اسلاموفو بیا (Islamophobia) بھیلا ہوا ہے، وغیرہ ۔مسلمانوں کی مظلومیت کا بیا فسانہ یقینی طور پر بے بنیاد ہے ۔ بیمسلمانوں کے بےخبرلوگوں کی اپنی سوچ ہے، نہ کہ زمانے کی حالت۔

موجودہ زمانے میں مسلمانوں کا لکھنے اور بولنے والا طبقہ جن باتوں کو مسلمانوں کے خلاف ظلم کا کیس بتا تا ہے، وہ صرف جوا بی انتقام (retaliation) کا کیس ہے ۔ مسلمان اپنی بے خبری کی بنا پر دوسروں کے خلاف کوئی کارروائی کرتے ہیں، مثلاً دوسروں کوشتم رسول کا ملزم بتا کر ان کو مارنا، یا دوسروں کو شمن قرار دے کر ان پر سنگ باری (stone-pelting) کرنا۔ اس بنا پر مسلمانوں کو دوسروں کی ظرف سے مفروضہ ظلم کے دوسروں کی طرف سے مفروضہ ظلم کے خلاف ردعمل کا طریقہ مکمل طور پر چھوڑ دیں تو اس کے بعدیقینی طور پر مسلمانوں کے خلاف تمام مخالفانہ کا روائیوں کا خاتمہ ہوجائے گا۔

## تبليغ رسالت كانظام

اللہ کے مقرر کردہ نظام کے مطابق، تبلیغ رسالت کا نظام ہے ہے کہ اللہ کا پیغام پہلے فرشتوں کے ذریعہ رسولوں تک آتا ہے، اور پھررسول اس پیغام کواپنے زمانے کے انسانوں تک پہنچا تا ہے۔ یہ اصول قرآن کی اس آیت میں بیان کیا گیا ہے: اللّه یَضْطَفِی مِنَ الْمَلَائِكَةِ رُسُلًا وَمِنَ النّاسِ إِنَّ اللّهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ (22:75) ۔ یعنی اللہ فرشتوں میں سے اپنا پیغام پہنچا نے والا چنتا ہے، اور انسانوں میں سے بھی۔ بیشک اللہ سننے والا، دیکھنے والا ہے۔ اس آیت میں اصلاً پیغمبر کے انتخاب کی بات ہے، لیکن تبعاً امت محمدی کے افراد بھی اس میں شامل ہوجاتے ہیں۔ سنت اللی کے مطابق، پیغمبر کی آمد کا سلسلہ ختم ہوگیا۔ لیکن دعوت کام ختم نہیں ہوا، بلکہ وہ پیغمبر کی امتیوں کے ذریعہ برستورجاری ہے۔ سلسلہ ختم ہوگیا۔ لیکن دعوت الی اللہ کے پیغام کے چار مرحلے ہیں۔ پہلے مرحلہ میں اللہ رب العالمین سے فرشتے تک۔ دوسرے مرحلے میں فرشتے سے پیغمبر تک، اور تیسرے مرحلے میں پیغمبر کے ذریعہ اپنی محمد کے ذریعہ برخی مام انسانوں محاصر انسانوں تک، اور آخری مرحلے میں امت کے متخب افراد کے ذریعے عہد ہو عہد ہو مہد ممام انسانوں تک۔ یہ نظام عین فطرت کے مطابق ہے۔ موجودہ زمانے میں یہ ذے داری امت محمدی کے اہل علم تک۔ یہ نظام عین فطرت کے مطابق ہے۔ موجودہ زمانے میں یہ نے داری امت محمدی کے اہل علم تک۔ یہ نظام عین فطرت کے مطابق ہے۔ موجودہ زمانے میں یہ ذے داری امت محمدی کے اہل علم تک۔ یہ نظام عین فطرت کے مطابق ہے۔ موجودہ زمانے میں یہ ذے داری امت محمدی کے اہل علم تک۔ یہ نظام عین فطرت کے مطابق ہے۔ موجودہ زمانے میں یہ ذے داری امت محمدی کے اہل علم

کی ہے کہ وہ پیغمبر سے ملے ہوئے دین خداوندی کو ہر زمانے کے انسانوں تک پہنچاتے رہیں۔
یہی وہ حقیقت ہے، جو قرآن کی اس آیت میں بیان ہوئی ہے: وَ کَذلِكَ جَعَلُناكُمْ أُمَّةً وَسَطاً
لِتَكُونُوا شُهَداءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيداً (143) \_ یعنی اور اس طرح ہم فیت کونیج کی امت بنادیا تا کتم ہو بتانے والے لوگوں پر، اور رسول ہوتم پر بتانے والا ۔

پہلے انسان کی طرف آئے (قدم) سے لے کرمحد بن عبداللہ (علیہم السلام) تک ایک لاکھ سے زیادہ پیغبر انسان کی طرف آئے (صحیح ابن حبان، حدیث نمبر 361) ۔ انھوں نے انسان کو بتایا کہ یہ زمین تمصارے لیے ابدی قیام گاہ (eternal habitat) نہیں ہے، بلکہ یہ تمصارے لیے ایک عارضی قیام گاہ (temporary abode) ہے۔ یہاں تمصیں یہ موقع دیا گیا ہے کہ تم اپنی آزادی کاصحیح استعال کر کے اپنے آپ کوجنت کامستحق (deserving candidate) بناؤ، اور تاریخ انسانی کے خاتمہ پر جنت کی شکل میں اپنے مطلوب ابدی ہیں یہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ کی شمال میں اپنے مطلوب ابدی ہیں یہ اللہ اللہ کہ اللہ کی شکل میں اپنے مطلوب ابدی ہیں یہ گا۔ مگر خالق کے خاتمہ پر عربی عبد کو پیدا ہونے والے انسان پھر بھی پیدا ہونے والے انسانوں تک خدائی رہنمائی کی نمائندگی کون کرے۔

ساتویں صدی عیسوی میں ختم نبوت سے پہلے غدا کی طرف سے اس رہنمائی کی ذمہ داری پیغمبروں نے اداکی۔ اس اعتبار سے تمام پیغمبر امت وسط (middle ummah) کی حیثیت رکھتے تھے۔ ان کے ایک طرف اللہ رب العالمین تھا اور ان کے دوسری طرف تمام انسان۔ انھوں نے اس رہنمائی کو اللہ سے لیا اور پورے معنوں میں ناصح اور امین (الاعراف، 7:68) بن کراس کو انسانوں تک پہنچایا۔ ختم نبوت کے بعد یہ ذمے داری امت مسلمہ کی ہے کہ پیغمبروں کی طریقے پرتمام انسانوں کو خدا کا پیغام پہنچائے۔ یہی اللہ رب العالمین کا مقرر کردہ دعوت حق کا نظام ہے۔

اس نظام میں جولوگ واسط بنیں ، ان کے اوپر فرض ہے کہ وہ اس نظام کے اندراپنی ذمہ داری کو دریافت کریں ، اور پھر پوری تیاری کے ساتھ اس ذمہ داری کی ادائیگی میں لگ جائیں۔ دعوت کایہ پرامن کام کمل طور پرغیرسیاسی (non-political) اورنان کمیونل انداز میں کرناہے۔ مزید یہ کہ اس کام کواس اصول کے تحت انجام دینا چاہیے جس کو قرآن میں تالیف قلب (التوبة، 9:60) کہا گیاہے۔ تالیف قلب ایک ابدی اصول ہے۔ وہ کبھی اور کسی حال میں منسوخ ہونے والانہیں۔ مواقع اویل کرنا

نصیحت کااصول یہ ہے کہ دوسروں کے ممل سے تجربہ (experience) حاصل کیا جائے۔ دوسروں کے تجربے سے جو چیز باعتبار نتیجہ ہلا کت ثابت ہوئی ہو، اس کو چھوڑ دیا جائے ، اور ان کے تجربے سے جو مفید سبق حاصل ہوتا ہو، اس کو لیا جائے ۔ مثلاً یہ کہ جنگ کے منفی تجربے سے سبق لینا ، اور جنگ کا طریقہ چھوڑ کر پر امن دعوت کا طریقہ اختیار کرنا ۔ اس سلسلے میں صحابی رسول عبد اللہ ابن مسعود کا ایک حکیمانہ قول ان الفاظ میں آیا ہے: السّعِیدُ مَنْ وُعِظَ بِغَیْرِهِ (صحیح مسلم، حدیث نمبر معیدہ ہے جو دوسروں سے اپنے لیے تسیحت حاصل کرے۔

موجودہ زمانے کے مسلمانوں کے ساتھ بڑے پیانے پر ایسا ہوا کہ انصوں نے ہرقسم کی قربانی کے باوجودہ زمانے کے مسلمان و کچھ بھی حاصل نہ ہوسکا۔اب حقیقت پسندی کا تقاضا ہے کہ مسلمان بحیثیت مجموعی یوٹرن (U-Turn) لیں۔وہ جنگ اور تشدد کے طریقہ کو مکمل طور پر چھوڑ دیں،اور پر امن انداز اختیار کرتے ہوئے ، دعوت الی اللہ کے کام میں لگ جائیں۔ یہی تاریخ کا تقاضا ہے،اور یہی اسلام کا تقاضا بھی۔

وقت کے ان مواقع کودعوتی عمل کے لیے کیسے اویل کیا جائے۔ اس سلسلے میں مسلمانوں کے لیے اسلام کی قدیم تاریخ میں بھی نمو نے موجود ہیں ، اور سیکولر قوموں کی تاریخ میں بھی۔ انسانی تاریخ اس قسم کی مثالوں سے بھری ہوئی ہے۔ اصل ضرورت یہ ہے کہ تاریخ کا مطالعہ بے آمیز ذہن کے ساتھ کیا جائے ۔ غیر متاثر ذہن کے ساتھ پورے معاملے کا از سرنو جائزہ لیا جائے ۔ اگر ایسا کیا جائے تو معلوم ہوگا کہ بچھ دروازے اگر بند ہوئے ہیں تو دوسرے دروازے پوری طرح کھلے ہوئے ہیں۔ اگر معلوم ہوگا کہ بچھ دروازے اگر بند ہوئے ہیں تو دوسرے دروازے پوری طرح کھلے ہوئے ہیں۔ اگر معلوم ہوگا کہ بچھ کہ ماضی کی جائے تو یقیناً مستقبل کی نئی تعمیر کی جاسکتی ہے۔ شرط یہ ہے کہ ماضی کی

## نا کامیوں کو بھلا یا جائے ،اور مستقبل کے امکانات کو لے کراپنے عمل کا منصوبہ بنایا جائے۔ حضرت یوسف کی مثال

قرآن میں پیغمبر یوسف کے واقعہ کواحسن القصص (best story) کا ٹائٹل دیا گیا ہے (پوسف، 12:3) ۔ احسن القصص کا مطلب ہے بہترین طریقِ کار (best method) ۔ اللہ تعالی نے تاریخ میں حضرت یوسف کے ذریعہ ایک عملی مثال قائم کی ، اور اس طرح ہر زمانے کے اہل ایمان کو یہ ہدایت دی کہ آم اپنے حالات کے اعتبار سے اس کا میاب طریقِ کار کواختیار کرو۔ پیغمبر اسلام کوقرآن میں جو حکمت کی باتیں بتائی گئی ہیں ، ان میں سے ایک حکمت وہ ہے جو پیغمبر یوسف کے حوالے سے قرآن میں آئی ہے ۔ اس طریقِ کار کا خلاصہ تھا ۔ اتھاریٹی کے ساتھ ظراؤنہ کرنا ، اور موجود مواقع کو پر امن انداز میں استعال کرنا۔

پیغمبر یوسف کنعان میں پیدا ہوئے ، جواب الخلیل کے نام سے جانا جاتا ہے۔ ان کا زمانہ بقول اغلب 1910 تا 1800 ق م کا ہے۔ ان کے ساتھ کچھ خاندانی اسباب پیدا ہوئے ، اور وہ فلسطین سے نکل کرمصر پہنچ گئے۔ اس زمانے کامصر کا بادشاہ ان سے متاثر ہوا ، اور اس نے آپ کواپنی سلطنت میں پورے ملک کی زراعت کا انجار جبنادیا۔

پیغبر یوسف ایک گاؤں سے نکل کرمصر پہنچ تھے۔ ان کو یہ غیر معمولی کامیابی کیسے حاصل ہوئی۔ اس کارازیہ تھا کہ انصوں نے مصر میں اس وقت کے بادشاہ سے ظراؤ نہیں کیا، بلکہ ایساطریقہ اختیار کیا، جس کو پولیٹ کل ایڈ جسٹمنٹ کہا جاسکتا ہے۔ وہ پولیٹ کل ایڈ جسٹمنٹ یہ تھا کہ پیغمبر یوسف اِس پرراضی ہوگئے کہ حکومت کے تخت پرمشرک بادشاہ برستور قائم رہے، لیکن ملک کے خزائن ( زرع نظام ) پیغمبر یوسف کے ہا تھ میں ہو۔

یے قصہ قر آن اور بائبل دونوں میں آیا ہے۔ بائبل (پیدائش، 41:40) میں اس کاذ کران الفاظ میں ہے ۔ سوتو میرے گھر کا مختار ہوگا، اور میری ساری رعایا تیرے عکم پر چلے گی۔ فقط تخت کا مالک ہونے کے سبب سے میں بزرگ تر ہوں گا:

Only as regards the throne will I be greater than you. (Genesis 41:40)

پیغمبر یوسف کے قصے کو قرآن میں احسن القصص یعنی بہترین طریق کار (best method)
قرار دیا گیا ہے۔ یہ بہترین طریق کار کیا تھا،جس نے پیغمبر یوسف کو قدیم مصر میں اعلی مواقع عطا
کردیے۔ وہ طریق کار ایک لفظ میں یہ تھا۔ سیاسی اقتدار کے ساتھ پولیٹکل اپوزیشن کے بجائے
پولیٹکل ایڈ جسٹمنٹ کا طریقہ اختیار کرنا۔ یہ طریقہ جو پیغمبر یوسف نے اختیار کیا، وہ قدیم زمانے میں بھی
سب سے زیادہ کا مریقہ تھا، اور موجودہ زمانے میں بھی وہ سب سے زیادہ کا میاب طریقہ ہے۔
حضرت یوسف کے زمانے میں یہ طریق کارمصر کے ایک بادشاہ کے ذاتی ذوق کی بنا پرممکن
ہوا تھا۔ موجودہ زمانے میں انسانی تاریخ ایک نئے دور میں بینچ چکی ہے۔ اب جدید دور کے مسلمہ
اصول (accepted norm) کے تحت یم کمکن ہو گیا ہے کہ احسن القصص کا اعادہ زیادہ وسیع پیانے
پر کیا جائے ، اور دعوت کو احسن القصص کے اصول پر منظم کر کے عالمی کا میا بی حاصل کی جائے۔
رسول اللہ کا طریق کار

پرامن منصوبہ بندی کی ایک مثال ہے ہے کہ پیغمبر اسلام صلی اللہ علیہ وسلم نے 610 عیسوی میں قدیم مکہ میں اپنامشن شروع کیا۔ آپ کامشن اللہ کی تو حید کامشن تھا۔ مکہ کی عملی صورت حال بیتی کہ پیغمبر ابراہیم کے بنائے ہوئے مقدس کعبہ کو بعد کے لوگوں نے بت پرستی کامر کز بنادیا تھا۔ خود کعبہ کی عمارت میں تقریبا 360 بت رکھے ہوئے تھے۔ پیغمبر اسلام اپنے ابتدائی دور میں تیرہ سال مکہ میں رہے۔ تاریخ بتاتی ہے کہ ان تیرہ سالوں میں آپ نے کبھی عملی طور پر اس پر احتجاج نہیں کیا کہ تم لوگوں نے بیغمبر ابراہیم کے کعبہ کو بتوں کامر کز کیوں بنا دیا ، اس کو بہاں سے ہٹاؤ ، اور دوبارہ اس کو بہاں سے ہٹاؤ ، اور دوبارہ اس کو بہاں میں بنیاد پر قائم کرو۔

پیغمبراسلام کا پیمل ایک غیر معمولی عمل تھا۔ یعنی کعبہ میں بتوں کی موجود گی کونظر انداز کرتے ہوئے اپنا تو حدیکا مشن جاری کرنا۔ مگر حدیث کے پورے ذخیرہ میں ایسا کوئی حوالہ موجود نہیں کہ اس کا سبب کیا تھا۔ گویا کہ یہ واقعہ ابھی تک بلاتو جیہہ (unexplained) پڑا ہوا ہے۔ یقیناً اس واقعہ کا الرسالہ سببر 2020

کوئی معقول سبب موجود ہوگا۔ جب وہ کتابوں میں لکھا ہوا موجود نہیں ہے، تو ہمیں چا ہیے کہ ہم اس کو ریافت کریں۔ اس دریافت کے ذریعہ جوسبب معلوم ہو، اس کو مبنی براستنباط سنت کا درجہ دیا جائے گا۔

عور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ ڈی لنکنگ پالیسی (delinking policy) کی سنت غور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ ڈی لنکنگ پالیسی (بعنی پیغمبر اسلام نے دیکھا کہ کعبہ میں ہتوں کی موجودگی بلاشہہ ایک غیر مطلوب فعل ہے۔ لیکن ان ہتوں کا معاملہ یہ تھا کہ وہ عرب میں پھیلے ہوئے تمام قبائل کے بت تھے۔ ان ہتوں کی وجہ سے عرب کے تمام قبائل کے لوگ روز انہ مکہ آتے ، اور اپنے بتوں کی زیارت کرتے۔ اس بنا پر کعبہ سارے عرب کے لوگوں کا اجتماع گاہ بن گیا تھا۔ یہ اجتماع عملاً پیغمبر اسلام کے لیے آڈینس سارے عرب کے لوگوں کا اجتماع گاہ بن گیا تھا۔ یہ اجتماع عملاً پیغمبر اسلام کے لیے آڈینس خے۔ دوسرا پہلویہ تھا کہ ان کی وجہ سے پیغمبر اسلام کو یہ وقع مل رہا تھا کہ آپ سارے عرب کا سفر کے بغیر نود مکہ میں عرب کے تمام قبائل کو اپنا موحدانہ پیغام پہنچا سکیں۔ چنانچ آپ نے اس معاللے کی بغیر نود مکہ میں اختیار کی۔ یعنی کعبہ میں ہتوں کی موجود گی کونظر انداز کر کے آپ نے اس معاللے میں ڈی لنکنگ پالیسی اختیار کی۔ یعنی کعبہ میں ہتوں کی موجود گی کونظر انداز کر کے آپ نے زائرین کو لیا، اور ان کوخدا کا پیغام براہ راست طور پر پہنچا ناشر دع کردیا۔

اس اصول کو پیغمبراسلام کی اہلیہ عائشہ نے اپنے الفاظ میں اس طرح بیان کیا ہے: مَا حُیّرَ النّبِیُّ صَلّی الله عَلَیْهِ وَ صَلَّمَ بَیْنَ أَمْرَیْنِ إِلّا اَخْتَارَ أَیْسَرَ هُمَا (صحیح البخاری، حدیث نمبر 6786)۔ النّبِیُ صَلّی الله علیہ وسلم کو جب بھی دوطریقوں میں سے ایک طریقه کو اختیار کرنا ہوتا آپ ہمیشہ ان میں سے آسان طریقه کا انتخاب کرتے تھے۔ اس اصول کی بنیاد پراگر فارمولا بنایا جائے تو وہ یہ ہوگا – مسئلے کو نظرانداز کرو، اورمواقع کو استعال کرو:

Ignore the problem, avail the opportunity

## سيكولر دنياكي مثال

جدیدتاریخی واقعات بتاتے ہیں کہ جوقو میں فرسٹ ورلڈ وار (1918-1914) اورسکنڈ ورلڈ وار (1945-1939) میں شامل تھیں ،تجربے کے بعد انھوں نے دیکھا کہ ان جنگوں میں انھوں نے صرف نقصان المحایا۔ جنگ کا طریقہ ان کے لیے کاؤنٹر پرڈ کٹیو ثابت ہوا۔ اس تجربے کے بعد ان قوموں کے قائدین نے دوبارہ غور کیا۔ اضوں نے پورے معاملے کا ازسر نوجائزہ لیا۔ اس کے بعد حقیقت پیندی کارویہ اختیار کرتے ہوئے اضوں نے وہ طریقہ اختیار کیا، جس کوری پلاننگ کا طریقہ کہا جا تا ہے۔ اضوں نے جنگ کا طریقہ چھوڑ دیا، اور مکمل معنوں میں امن کا طریقہ اختیار کرلیا۔ برطانیہ نے یہ کیا کہ اپنی عظیم سلطنت (empire) کو خود اپنے اختیار سے ختم کردیا، اور اپنی سلطنت کو صرف برطانیہ تک محدود کرلیا۔ فرانس نے اپنی افریقی مقبوضات کو یک طرفہ طور پر چھوڑ دیا۔ جرمنی نے یہ کیا کہ ایسٹ جرمنی کوچھوڑ دیا۔ جرمنی کے یہ کیا کہ ایسٹ جرمنی کوچھوڑ دیا۔ جرمنی کے عیہ سلطنت کو چھوڑ دیا۔ جرمنی نے یہ کیا طریقہ چھوڑ دیا، اور جایان نے مکمل طور پر جنگ اور تشدد کا طریقہ چھوڑ دیا، اور جایان کی پرامن ترقی میں مصروف ہو گئے، وغیرہ۔

## يبودكىمثال

قرآن میں بہود کی تاریخ کا ایک نصیحت آمیز واقعہ سورۃ الاسراء کی ابتدائی چند آیتوں میں بیان

کیا گیا ہے۔ ان آیات کا ترجمہ یہ ہے: اورہم نے بنی اسرائیل کو کتاب میں بتادیا تھا کہ م دومر تبہ

زمین میں خرابی کرو گے اور بڑی سرکشی دکھاؤ گے۔ پھر جب ان میں سے پہلا وعدہ آیا توہم نے تم پر

اپنے بندے بھیج، نہایت زور والے۔ وہ گھروں میں گھس پڑے اور وعدہ پورا ہوکر رہا۔ پھر ہم نے

تہماری باری ان پرلوٹادی اور مال اور اولاد سے تمہاری مدد کی اور تم کوزیادہ بڑی جماعت بنادیا۔ اگر

تم اچھا کام کرو گے تو تم اپنے لیے اچھا کرو گے اور اگر تم براکام کرو گے تب بھی اپنے لیے براکرو

گے۔ پھر جب دوسرے وعدے کا وقت آیا تو ہم نے اور بندے بھیجے کہ وہ تمہارے چہرے کو بگاڑ

دیں اور مسجد میں گھس جائیں جس طرح وہ اس میں پہلی بار گھسے تھے اور جس چیز پر ان کا زور چلے اس کو

بر بادکردیں (7-4-17)۔

قرآن کی ان آیتوں میں یہود کے بگاڑ کا ذکر ہے۔لیکن اس کے بعدیہ نہیں فرمایا کہ یہود کے اندرہم نے مصلحین پیدا کیے۔ بلکہ یہ فرمایا کہ ان کے اندرہم نے اپنے زور آور بندے بھیج، جضوں نے ان کو تباہ و برباد کیا۔ یہود (بنی اسرائیل) کی تاریخ میں دوباریہ واقعہ پیش آیا کہ ان کو

نبو کدنضر (1104-1125 ق م) اور رومی بادشاہ ٹائٹس (81-39ء) نے فلسطین کے علاقے سے نکال کر بیرونی علاقہ میں پھیلادیا،جس کو ڈائسپورا (diaspora) کہا جاتا ہے۔ ( دیکھیے،تفسیر ماجدی،سورہ بنی اسرائیل،حاشیہ 7)

اس کی وجہ کیا ہے۔ بنی اسرائیل کے ساتھ جووا قعہ پیش آیا، یہ واقعہ ایک اعتبار سے سزا کا معاملہ تھا، اور دوسرے اعتبار سے اس کا مقصد یہ تھا کہ قدیم زمانے میں یہودی نسلوں میں جو تعطل معاملہ تھا، اور دوسرے اعتبار سے اس کا مقصد یہ تھا کہ قدیم زمانے میں یہودی نسلوں میں جو تعطل (stagnation) آگیا تھا، اس کو توڑا جائے۔ ان کو دوبارہ یہ موقع دیا جائے ممل یہود کے اندر بیداری لائیں، اور ان کو احیا (revival) کا موقع مل سکے۔ ہارش ٹریٹمنٹ کا یہ مل یہود کے ساتھ کی سوسال تک جاری رہا۔ یہاں تک کہ 1948 میں ان کو دوبارہ یہ موقع دیا گیا کہ وہ فلسطین کے علاقے میں لوٹ کرآئیں، اور اپنی نئی زندگی شروع کریں۔ بدشمتی سے اسرائیل کی یہ واپسی مثبت واپسی نہ بن سکی۔ اس واپسی کے ساتھ یہود یوں اور عربوں کے درمیان ایک خونی تصادم شروع ہوگیا، اور اس طرح وہ امکان واقعہ نہ بن سکی، جواس معاملہ میں چھیا ہوا تھا۔

اگرمسلمان يهود كوشمن تمجيف كے بجائے مدعو تمجيت ، اور ان كور ميان دعوتى كام كرتے توعين ممكن تھا كەمسلمانوں كے ساتھ جزئى ياكلى طور پروہى واقعه پيش آتا، جواس آيت ميں مذكور ہے: وَمَنُ أَخْسَنُ قَوُلًا مِمَّن وَعَالِي اللَّهِ وَعَمِلَ صَالِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ الْمُسْلِمِينَ - وَلَا تَسْتَوِي الْحَسَنَةُ وَلَا اللَّهِ وَعَمِلَ صَالِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ الْمُسْلِمِينَ - وَلَا تَسْتَوِي الْحَسَنَةُ وَلَا اللَّهِ وَعَمِلَ صَالِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ الْمُسْلِمِينَ - وَلَا تَسْتَوِي الْحَسَنَةُ وَلَا اللَّهِ عِمَا اللَّهُ وَالْمَعْلِي عَمِيمٌ (34-33) - السَّيِّنَةُ اَدْفَعُ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كُأَنَّهُ وَلِيٌّ حَمِيمٌ (34-413) - يعنى اور اس سے بہتر کس كى بات ہوگى جس نے اللّه كى طرف بلايا اور نيك عمل كيا اور كها كه ميں فرمال برداروں ميں سے ہوں ـ اور بھلائى اور برائى دونوں برابرنہيں ،تم جواب ميں وہ كہو جواس سے بہتر ہو پھرتم برداروں ميں سے ہوں ـ اور بھلائى اور برائى دونوں برابرنہيں ،تم جواب ميں وہ كہو جواس سے بہتر ہو پھرتم ديھوگے كتم ميں اور جس ميں دھنى تھى ، وہ ايسا ہوگيا جيسے كوئى دوست قرابت والا۔

اس کے برعکس،اس بات کو ماننے کے لیے کوئی بنیاد قرآن وحدیث میں نہیں ہے کہ یہود ابدی طور پر" ملعون" ہو چکے ہیں، اور اب ان کے لیے سچائی کے راستے پر آنے کا کوئی امکان نہیں ہے۔اس کا ایک ثبوت یہ ہے کہ موجودہ زمانے میں بہت سے یہودیوں نے اسلام قبول کیا، اور اب بھی قبول کررہے ہیں۔مثلا آسٹریا کے لیو پولڈ اسد (1992-1900) ، اور امریکا کی مارگریٹ جمیلہ (2012-1934) ۔ اسی طرح اس بات کا بھی کوئی ثبوت نہیں ہے کہ یہود کے اوپر قرآن کی یہ آیت (41:33-34) منطبق (apply) نہیں ہوتی ہے۔

ڈی لنکنگ کااصول

خلیفہ دوم عمر فاروق کے زمانے کا واقعہ ہے۔ مسلمانوں کا مقابلہ ایرانی ایمپائر سے پیش آیا۔
مسلمان جب پیش قدمی کرنے لگے تو ایرانی فوج کے سپہ سالار ستم نے مسلم فوج کے سر دار سعد بن وقاص کے پاس پہنچام جیجا کہ تم اپنا نمائندہ گفت وشنید کے لیے بھیجو۔ وہ در بار میں پہنچ تو رستم نے اُن سے کہا کہ تم لوگ کیوں جمارے ملک میں آئے ہو۔ اِس سوال کے جواب میں ربعی بن عامر نے کہا: اللّٰہ اُنتَعَثْنَالِنُحُوجَ مَنْ شَاءَ مِنْ عِبَادَةِ الْعِبَادِ إِلَى عِبَادَةِ اللّٰهِ (البدایة والنہایة ، جلد 7، صفحہ کہا: اللّٰہ اُنتَعَثْنَالِنُحُوجِ مَنْ شَاءَ مِنْ عِبَادَةِ الْعِبَادِ إِلَى عِبَادَةِ اللّٰهِ (البدایة والنہایة ، جلد 7، صفحہ عبادت میں لئے ہم کو جمیجا ہے، تا کہ جو چاہیے، اُس کو ہم انسان کی عبادت سے فکال کر اللّٰہ کی عبادت میں لئے تئیں۔ اِس واقعے سے ایک اہم اصول اخذ ہوتا ہے اور وہ ہے فرقان کا اصول ، یعنی دو چیزوں کو ایک دوسرے سے الگ کر کے دیکھنا۔ صحابی کے قول کا مطلب پیٹھا کہ تم ہم کو جملہ آور نہ سمجھو، ہم دراصل تہذیب تو حید کے نقیب (harbinger) بن کر آئے ہیں۔ ہم تھا رے لیے رحمت ہیں ، نہ کہ کوئی مسئلہ۔

یمی معاملہ دورِ جدید کا ہے۔ دور جدید اپنی حقیقت کے اعتبار سے، ایک موافقِ اسلام دور ہے، نہی معاملہ دور جدید کا ہے۔ دور جدید اپنی حقیقت کے اعتبار سے، ایک موافقِ اسلام دور۔ دور جدید کومخالفِ اسلام دور بتانا، صرف اِس بات کا شبوت ہے کہ آدمی دور جدید کی الف بھی نہیں جانتا۔ ایسا آدمی دراصل مسلم قومی ذہن کے تحت سوچ رہا ہے اور غلط فہمی کی بنا پراس کووہ اسلام کے اوپر منطبق کررہا ہے۔

دورِ جدید کیا ہے۔ دورِ جدید عقلی طرز فکر (rational thinking) کانام ہے، اور عقلی طرز فکر کیا ہے۔ دورِ جدید مذہبی آزادی کا دور ہے، اور مذہبی آزادی مکمل طور پر اسلام کے لیے مفید ہے۔ دورِ جدید کمیونی کیشن کا دور ہے، اور کمیونی کیشن مکمل طور پر اسلام

کے لیے مفید ہے۔ دورِ جدید پرنٹ میڈیا اور الیکٹرا نک میڈیا کا دور ہے، اور پرنٹ میڈیا اور الیکٹرا نک میڈیامکمل طور پراسلام کے لیےمفید ہے، وغیرہ۔ایسی حالت میںمسلمانوں پرفرض ہے کہوہ دورِجدید کےموافقِ اسلام پہلوؤں کودریافت کر کےاس کواسلام کے حق میں استعمال کریں۔ انيسويں صدى اوربيسويں صدى ميں جب نوآبادياتى غلبه كا دورآيا تومسلم دنيا كے تمام رہنما،علما اورغیرعلما دونوں اُن سےلڑنے کے لیے تیار ہو گئے۔ اِس لڑا ئی میں انھوں نےغیر معمولی قربانیاں پیش کیں لیکن اس کا کوئی مثبت نتیج نہیں نکلا مسلم رہنماا گرصحا بی رسول کی اِس مثال سے سبق لیتے اور اس کوموجودہ صورتِ حال پرمنطبق کرتے اور وہ کہتے کہ بینوآبادیاتی قومیں سادہ طور پر صرف حملہ آور نہیں ہیں، بلکہ وہ ایک نئی تہذیب کے نقیب (harbinger of a new civilization) ہیں۔ للہذا ہم کو چاہیے کہ ہم اُن سے لڑنے کے بجائے ، اُن سے نئے ترقیاتی ذرائع کوسیکھیں۔ ہمارے رہنمااگر اِس طرح ایک پہلو کو دوسرے پہلو سے الگ کرکے دیکھتے اور اِس کے مطابق ، وہ ا پنے عمل کی منصوبہ بندی کرتے تو آج امتِ مسلمہ کی تاریخ مختلف ہوتی۔ آج مسلمان شکر کرنے والا گروہ ہوتے، جب کہ آج مسلمان صرف شکایت اوراحتجاج کرنے والا گروہ بینے ہوئے ہیں۔ دور جنگ کاخاتمیه

دنیا میں قدیم زمانے سے قوموں کے درمیان جنگ کا سلسلہ جاری تھا۔ اس نامتنا ہی سلسلہ جاری تھا۔ اس نامتنا ہی سلسلہ جنگ کا سبب یہ تھا کہ قدیم زمانے میں جنگ اور صلح کی کوئی ایسی معلوم حدمو جود دیتھی، جوقو موں کے درمیان تسلیم شدہ ہو۔ اسلام نے صلح حدیدیہ کے بعد اس دور صلح کا آغاز کیا۔ اس کے بعد دنیا میں بین الاقوامی سطح پر ایک تاریخی عمل (historical process) کا آغاز ہوا۔ اس عمل کا نقطۂ انتہا 1945 تھا، جب کہ تمام قوموں کے اتفاق رائے سے اقوام متحدہ (UN) کا قیام عمل میں آیا۔

اقوام متحدہ کے قیام سے بین الاقوامی طور پر ایک مشترک پلیٹ فارم وجود میں آیا۔ جہاں تمام قوموں کے ذمہ دارنمائندے اکٹھا ہوں، اور بااختیار انداز میں اجتماعی فیصلے کریں۔اس اجتماعی پلیٹ فارم کے ذریعے اس سلسلے میں پہلااہم کام یہوا کہ قوموں کی جغرافی حدیں متعین ہوئیں۔ بیحد

نیشن اسٹیٹ (nation state) تھی۔اس سے یہ طے ہوا کہ ہرقوم کی ایک معلوم حدیہ، اور کسی قوم کو پیش نہیں کہ وہ اس معلوم حد کی خلاف ورزی کرے۔

اسی طرح قوموں کے اتفاق رائے سے یہ اصول طے ہوا کہ باہمی اختلافات کا تصفیہ اقوام متحدہ کے تحت امن کی میز پر ہوگا، نہ کہ جنگ کے میدان میں ۔ اس طرح دنیا میں پہلی باریہ ہوا کہ تقریباً ایک سوقو موں کی جغرافی حدیں مقرر ہوگئیں، اور اس طرح جنگ کا خاتمہ ممکن ہوا۔ میں سمجھتا ہوں کہ قرآن کی ایک آیت میں یہ جوالفاظ آئے ہیں: حَتَّی تَضَعَ الْحَرْبِ أَوْزَ ارْهَا (47:4) ۔ یعنی یہاں تک کہ جنگ اپنے ہتھیار رکھ دے ۔ اس میں اسی حتی (حد) کی پیشین گوئی تھی، جو بیسویں صدی کے نصف آخر میں پوری ہوئی ۔ قرآن کی یہ آیت کسی قتی معالمے کے لیے نہیں ہے، بلکہ وہ ایک مستقل تصفیے کے لیے ہیں پوری ہوئی ۔ قرآن کی یہ آیت کسی قتی معالمے کے لیے نہیں ہے، بلکہ وہ ایک مستقل تصفیے کے لیے ہیں کا علان ہے، خدایک وقتی اور محدود معالمے کا ۔ یہ آیت میں ایک بین الاقوامی پر اسس کی تکمیل کا اعلان ہے، نہ کہ ایک وقتی اور محدود معالمے کا ۔ یہ آیت ایک تاریخی تکمیل کو بتاتی ہے، جس کے بعد پر امن دعوت کے مواقع آخری طور پر کھل گئے۔

اسلام کے ذریعے ایک عالمی عمل جاری ہوا،جس کی تکمیل جدید تہذیب کی صورت میں ہوئی، اوررسول اللہ کی پیشین گوئی پوری ہوئی کہ اللہ اس دین کی تائید سیکولر قوموں کے ذریعے کرے گا۔ دورامن کی طرف

قرآن میں اصحابِ رسول کوایک حکم ان الفاظ میں دیا گیا تھا: وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّی لَاتَکُونَ فِتْنَةٌ وَيَکُونَ الدِّینُ لِلَّهِ فَإِنِ انْتَهَوْ افَلَاعُدُو انَ إِلَّا عَلَی الظَّالِمِینَ (1932) ۔ یعنی اور ان سے جنگ کرو بہاں تک کہ فتند باقی ندر ہے اور دین (سب) اللّٰد کا ہوجائے ، پھرا گروہ بازآ جائیں تواس کے بعد جارحیت نہیں ہے، مگر ظالموں پر۔

قرآن کی اس آیت کے دوجے ہیں۔ پہلے جے میں کہا گیا ہے کہ جنگ کرویہاں تک کہ فتنے کا خاتمہ ہوجائے ، دوسرے جھے کے الفاظ یہ ہیں کہ" دین اللّٰہ کا ہوجائے"۔اس سے معلوم ہوا کہ پہلے مطلوب کے لیے لڑنا ہوگا، اور دوسرا مطلوب اپنے آپ حاصل ہوجائے گاغور کرنے سے معلوم ہوتا

ہے کہ ابتدائی تخلیق کے مطابق انسانی دنیا میں فطری حالت قائم تھی، اور فطری حالت امن کی حالت ہے۔ لیکن بعد کوابسا ہوا کہ دنیا میں ڈسپا ٹک کنگ (despotic king) کا زمانہ آیا۔ انھوں نے یہ کیا کہ حالتِ فطری کونتم کر کے اس کی جگہ غیر فطری حالت قائم کردی، یعنی جبر وتشدد کی حالت۔ یہ حالت اللہ کومنظور نتھی، کیوں کہ یہ حالت اللہ کے منصوبہ تخلیق کے خلاف تھی۔ چنا نچہ اللہ نے اپ رسول اور اصحاب رسول کو یہ کم دیا کہ جن لوگوں نے انسانی دنیا میں خودسا ختہ طور پر تشدد کی حالت قائم کر رھی ہے، اس کو ہز ورطاقت ختم کردو، تا کہ دوبارہ دنیا میں حالت فطری قائم ہوجائے۔

قدیم زمانے میں مذہبی تشدد (religious persecution) اسی بنا پر قائم تھا۔ چنا نچہ اصحابِ رسول کواپنے زمانے کے اربابِ اقتدار سے جنگ کرنا پڑا۔ یہی وہ تاریخی انقلاب ہے،جس کی طرف بائبل میں ان الفاظ اشارہ کیا گیا ہے: اس نے نگاہ کی ، اور قومیں پر اگندہ ہوگئیں ، از لی پہاڑ پارہ پارہ ہوگئہ قدیم طلے بھگ گئے (حبقوق، 6: 3) ۔ یہ واقعہ رسول اور اصحابِ رسول کے ذریعے وقوع پذیر ہوا۔ اصحاب رسول نے اس وقت کے جبری نظام کا خاتمہ کردیا۔ اس کے بعد دنیا میں ایک نئے دور کا پر اسس شروع ہوگیا، یعنی جنگ کے دور کا خاتمہ اور امن کے دور کا آغاز۔

تاریخ بین کوئی بڑاوا قعہ اچا نک نہیں ہوتا، بلکہ وہ تاریخی عمل (historical process)

گی صورت میں ابتدائی حالت سے شروع ہو کر تکمیل کی حالت تک پہنچتا ہے۔ تاریخ میں اس دورِامن

کا آغاز اہل اسلام نے کیا تھا۔ بعد کے زمانے میں آزادی اور جمہوریت (democracy) کا جو دور آیا، وہ اسی آغاز کا منتہا (culmination) ہے۔ اکیسویں صدی میں

اب ہم اسی دورِامن میں جی رہے ہیں۔ اب قرآن کے الفاظ میں دین سب کا سب اللہ کے لیے ہوچکا ہے۔ یعنی میمکن ہوگیا ہے کہ پرامن طریق کار کو استعال کرتے ہوئے، اپنے مقصد کو نارمل کورس ہے۔ یعنی میمکن ہوگیا ہے کہ پرامن طریق کار کو استعال کرتے ہوئے، اپنے مقصد کو نارمل کورس

### امن کی اشاعت

ا يك روايت كے مطابق، ييغمبر اسلام صلى الله عليه وسلم نے فرمايا: إِنَّ السَّلَامَ السُّمُّ مِنْ أَسْمَاءِ

اللَّهِ وَضَعَهُ اللَّهُ فِي الْأَرْضِ فَأَفْشُوهُ بَيْنَكُمُ (الادب المفرد، حدیث نمبر 989) \_ یعنی بیشک السلام اللّه کے ناموں میں سے ایک نام ہے، جس کواس نے زمین میں رکھا ہے، تواس کوتم لوگ آپس میں بھیلاؤ ۔ اس حدیث میں السلام کالفظی مطلب ہے، امن (peace) ، سلامتی، چین وسکون، امان و حفاظت صلح جوئی، وغیرہ ۔

اس حدیث میں اللہ کے نام سے مراداللہ کا مطلوب ہے۔ یعنی اللہ کی مطلوبات میں سے ایک مطلوب وہ ہے، جس کوہم اپنی زبان میں امن کہتے ہیں۔ اہل ایمان کو چا ہے کہ وہ امن (peace) کو خوب بھیلائیں۔ اللہ کو یہ مطلوب ہے کہ انسانوں کے درمیان امن کا ماحول قائم ہو۔ اللہ کو مطلوب ہے کہ انسانوں کا معاشرہ امن کا معاشرہ ہو۔ کیوں کہ جہاں امن ہوگا، وہاں تمام مطلوبات اللہ کے انشانوں کا معاشرہ امن ہوگا، وہاں تمام مطلوبات اللہ کے بہاں امن ہے، وہاں عبادت کا ماحول ہے۔ جہاں امن ہے، وہاں عبادت کا ماحول ہے۔ جہاں امن ہے، وہاں اللہ کے پیغام کو پھیلانے کا ماحول ہے۔ جہاں امن ہے، وہاں تعلیم اور دعوت، وغیرہ کا کام کرنا آسان ہے۔ ساج کے اعتبار سے امن کی حیثیت خیر مطلق (absolute good) کی ہے۔ امن ہو تاہوں ہے، توسب بچھ ہے، اور امن نہیں تو بچھ بھی نہیں۔ ہرساجی ترقی امن کے ماحول میں ممکن ہے۔ امن امن کے ماحول میں ممکن ہے۔ امن امن کے ماحول کا مطلب ہے فطری ماحول۔ خالق کا بنایا ہوافطری ماحول ہمیشہ پر امن

امن کے ماحول کا مطلب ہے فطری ماحول۔ خالق کا بنایا ہوافطری ماحول ہمیشہ پرامن ماحول ہمیشہ پرامن ماحول ہوتا ہے کہ ماحول ہوتا ہے۔ پرامن ماحول ہیں یہ موقع ہوتا ہے کہ انسان کسی مزاحمت کے بغیر ہراچھےکام کوانجام دے سکے۔امن کاماحول ہرمفیداورتعمیری کام کے لیے ضروری ہے۔کسی بھی سماج میں امن کاماحول لانے کے لیے ضروری ہے کہ لوگوں کے اندرمخالف امن سرگرمیاں ختم ہوجائیں۔مخالف امن سوچ موجود ندر ہے۔امن کا ماحول تعلیم کے ماحول سے شروع ہوتا ہے۔تعلیم کے ذریعے وہ ذہن بنتا ہے، جوساج کے لیے تعمیری کام کرتا ہے۔

تعلیم، قدیم اور جدید

جدید دَور میں سائنسی تحقیقات کے نتیجے میں تمام علوم کواز سرِ نو مدوَّ ن کیا گیاہے۔اسی طرح ٹکنالوجی کی ترقی نے قدیم روایتی دَور کو بالکل بدل دیا ہے۔ چنانچے قدیم زمانے میں تعلیم کامقصدیہ وتا

تھا کہ زندگی کی قائم شدہ روایات کو باقی رکھنے کے لیے تربیت یافتہ افرادمہیا کرنا۔ مثلاً مذہب کے رسوم کو درست طور پرادا کرنے کے لیے تربیت یافتہ افراد کومہیا کرنا ہے۔ موجودہ زمانے میں تعلیم کا مقصدیہ ہوگیا ہے کہ ریسرچ وتحقیق کے ذریعے زندگی کے نئے راستے تلاش کرنا، اور تہذیب کی ترقی کے سفر کومسلسل طور پرآگے بڑھانا ہے۔

موجودہ زمانے میں تعلیم کا مقصد یہ ہے کہ اپنے آپ کو وقت کے تقاضے کے مطابق تیار کیا جامد جائے۔ تا کہ انسان ترقی کی دوڑ میں اپنا سفر جاری رکھ سکے۔ قدیم زمانے میں تعلیم عملاً ایک جامد ڈسپلن کی حیثیت رکھی تھی۔ موجودہ زمانے میں تعلیم ایک تخلیقی سرگرمی (creative activity) کا نام ہے۔ قدیم زمانے میں تعلیم کا تعلق نام ہے۔ قدیم زمانے میں تعلیم کا تعلق زندگی کے تمام شعبوں سے ہوگیا ہے۔ قدیم زمانے میں تعلیم کا نشانہ نے ہیں ہوتا تھا کہ نئی ٹی چیزوں کو دریافت کیا جائے ، تا کہ تہذیب کے ارتقامیں ان کا استعمال ہو۔ موجودہ زمانے میں تعلیم ایک انقلا بی عمل کی حیثیت رکھتا ہے۔

اس کوایک مثال کے ذریعے اس طرح سمجھا جاسکتا ہے کہ قدیم زمانے میں تعلیم گویاایک بنی بنائی عمارت کا نام ہوتا تھا، جس کی وقت وقت پر صفائی کردی جائے اور وائٹ واش کردیا جائے۔ اس کے برعکس، موجودہ زمانے میں تعلیم ہے ہے کہ ٹئ ٹئ دریافتوں کے مطابق نئ ٹئ عمارت کھڑی کی جائے۔ قدیم زمانے میں تعلیم کا مقصد زندگی کے روایتی ڈھانچہ کو برقر اررکھنے کا نام ہوتا تھا۔ قدیم زمانے میں تعلیم کا اصل مقصد یہ تھا کہ سماج کے اقدار (values)، آداب، تہذیب، وغیرہ کواگلی نسل میں منتقل کرنا، تا کہ سماجی روایت جاری رہے۔ موجودہ زمانے میں تعلیم ایک ترقی پذیرعمل کا نام ہوتا ہے، اور ترقی کے سفر میں بنیادی رول اداکر تاہے۔ ہے، جو بہتے ہوئے دریا کی مانندآ گے بڑھتا ہے، اور ترقی کے سفر میں بنیادی رول اداکر تاہے۔

قدیم دور میں اپنی روایت سے نکل کرسو چنا نادرست سمجھاجاتا تھا، نواہ وہ تو ہمات پر مبنی کیوں نہو۔ جو ایسا کرتااس کا بائیکاٹ کیا جاتا تھا۔ اس پرظلم کیا جاتا تھا۔ اس کے برعکس، جدید دور میں روایت شکنی سب سے بڑی خوبی کی بات ہے۔ یہ انسان کوموقع دیتی ہے کہ انسان ڈی کنڈیشنڈ

# مائنڈ کے ساتھ سوچے، اور میرٹ (merit) کی بنیاد پر کسی چیز کورد یا قبول کرے۔ شیطان کا چیلنج

انسان کی تاریخ بتاتی ہے کہ قدیم دور میں انسانوں کی بڑی تعداد کوشیطان نے بیسکھایا کہ مخلوق میں بھی خدائی (divinity) ہوتی ہے۔ چنا نچے بیشتر انسان مخلوق کے پرستار بن گئے۔سائنس دانوں اس روایتی کنڈیشننگ کا توڑا، انھوں نے پچھلے تقریباً چارسوسال کی تحقیق کے بعد بتایا کہ مخلوقات میں خدائی (divinity) نہیں۔سائنس دانوں کی ریسر جے سے بیثابت ہو گیا کہ خالق الگ ہے، اور مخلوق الگ۔مغرب کے سائنس داں حدیث کے الفاظ میں مؤیدین دین تھ (مسند احمد، حدیث نمبر الگ۔مغرب کے سائنس داں حدیث کے الفاظ میں مؤیدین دین کی تائید کا کام انجام دیا ہے۔ لیکن شیطان نے مسلمانوں کے دلوں میں بیڈوال دیا کہ اہل مغرب تمھارے دیمن میں۔ اپنی حقیقت کے اعتبار سے یہ وہ ہی چیلنج تھا، جوشیطان نے آدم کی تخلیق کے وقت اللدرب العالمین کوان الفاظ میں دیا تھا: و لَا تَجِدُ اَکُثُرَ هُمُ شَاکِرینَ (7:17)۔ یعنی تو بیشتر انسانوں کواعتراف کرنے والانہ پائے گا۔

چنانچ مغرب سے دشمنی کی بنا پر مسلمان اس اہم چیز سے دور ہو گئے، جس کوسائنٹفک ڈیٹا کہا جا تا ہے۔ یعنی ہمارے علمانے اہل مغرب سے دشمنی کی بنا پر ان کی زبان اور ان کے ذریعے دریافت شدہ سائنس کو نہیں پڑھا، اس بنا پر وہ جدید سائنسی دریافت سے بے خبر ہو گئے۔ اس طرح مسلمان ان شدہ سائنس کو نہیں پڑھا، اس بنا پر وہ جدید سائنسی دریافت سے بے خبر ہو گئے۔ اس طرح مسلمان ان تمام کا ئناتی نشانیوں سے دور ہو گئے، جواللہ رب العالمین کے وجود کاعلمی ثبوت فراہم کرنے والے ہیں۔ اس کا نتیجہ ہوا کہ وہ اللہ پر سچاا بمان رکھنے والے نہ بن سکے۔ وہ لوگ اگر چہاللہ کے منکر تو نہیں بنے الیکن اللہ ان کی زندگی کا ایک رسمی ضمیمہ بن کررہ گیا۔

#### تنبيين حق كادور

حدیث میں ایک دعوتی پیشین گوئی ان الفاظ میں آئی ہے: لَیَبُلُغَنَّ هَذَا الْأَمْرُ مَا بَلَغَ اللَّیلُ وَالنَّهَارُ (مسنداحمہ،حدیث نمبر 16957) ۔ یعنی یہ معاملہ وہاں تک پہنچے گا، جہاں تک دن اور رات بہنچتے ہیں۔ اس پیشین گوئی کو لاز ما پورا ہونا تھا۔ اس پیشین گوئی کی تعمیل اہل ایمان کے ذریعے ہوگی۔ اب

آخروقت آگیاہے کہ اہل ایمان ان مواقع کوجانیں، اوراس کے لیے ضروری پلاننگ کریں۔ اگر اہل ایمان کا ایک گروہ اس کام کے لیے اٹھے، تو اللہ رب العالمین کی تائیدان پرٹوٹ پڑے گی، اور فرشتے ہر طرف ان کی مدد کے لیے کھڑے ہوجائیں گے، اور عالمی دعوت کا یکام اس طرح انجام پائے گا، جیسے کہ اس سے زیادہ آسان کوئی کام نہیں تھا۔ اکیسویں صدی میں امت محمدی کو اپنا فائنل رول ادا کرنا ہے۔ یو ائنل رول ان کے لیے فرض میں کی حیثیت رکھتا ہے۔ یو ائنل رول وہی ہے، جس کو قرآن میں اعلی سطح پر تبیین حق (فصلت، 153 کہا گیا ہے، اور حدیث میں غالباً اسی دعوتی عمل کوشہا دتِ اعظم صحیح مسلم، حدیث نمبر 2938) کا درجہ دیا گیا ہے۔

#### عصری اسلوب میں دعوت

اس وقت جورول اہل ایمان کو انجام دینا ہے، وہ ہے وقت کے مطابق اعلیٰ ذہنی مستویٰ اللہ کا کام انجام دینا۔ یہ کام سائنسی دریافتوں کے (higher intellectual level) پردعوت الی اللہ کا کام انجام دینا۔ یہ کام سائنسی دریافتوں کو ریافتوں کو بیافتوۃ خور پر (potentially) انجام پاچکا ہے۔ اب اہل ایمان کو یہ کرنا ہے کہ وہ اس بالقوۃ کو بالفعل (actual) بنائیں۔ وہ فطرت (nature) میں دریافت کردہ حقیقتوں کو ربانی شہادت کے طور پردنیا کے سامنے لائیں۔

اس کام کااصل نشانہ ہے ہے کہ خدا کے ہدایت نامہ قرآن کو دنیا کی ہر زبان میں معیاری ترجمہ کرکے اس کو تمام قوموں تک پہنچانا، تا کہ دنیا ہے جانے کہ جن حقیقتوں کوموجودہ زمانے میں سائنسی شخقیق کے طور پر انسان نے دریافت کیا ہے، وہ حقیقتیں پیشگی طور پر قرآن میں" آیات" کی زبان میں بتادی گئی تھیں۔ایک حدیث میں بتایا گیا ہے کہ ایک وقت آئے گا جب کہ کلمہ اسلام ہر چھوٹے اور براے گھر میں پہنچ جائے (مسندا تحد، حدیث نمبر 23814)۔اس کا مطلب ہے قرآن کا گلوبل ڈسٹری بیوشن، یعنی قرآن کو ہرقوم کی قابل فہم زبان میں پہنچادینا۔اس کام میں اصل انہیت قرآن کے بیوشن، یعنی قرآن کو ہرقوم کی قابل فہم زبان میں پہنچادینا۔اس کام میں اصل انہیت قرآن کے اشاعت کی ہے۔لیکن اسی کے ساتھ قرآن کی ضروری تشریح کرنا بھی اس کا ایک حصہ ہے۔اس مقصد کے لیے ایک مددگار لٹریچر (supporting literature) بھی ضروری ہے، جوقرآن کولوگوں

# کے لیے ان کے اپنے مائنڈ سیٹ کے اعتبار سے قابلِ فہم (understandable) بنادے۔ خلاصۂ کلام

قرآن ساتویں صدی عیسوی میں اترا۔اول دن سے یہ مطلوب تھا کہ قرآن عالمی سطح پر انسانوں کے درمیان پہنچے۔اس کام کی کچھ شرطیں تھیں، وہ شرطیں الله تعالی کی تو فیق سے پوری ہو چکی ہیں۔اب صرف یہ کام ہے کہ کچھلوگ اٹھیں،اور قرآن کوعالمی سطح پرلوگوں تک پہنچادیں۔

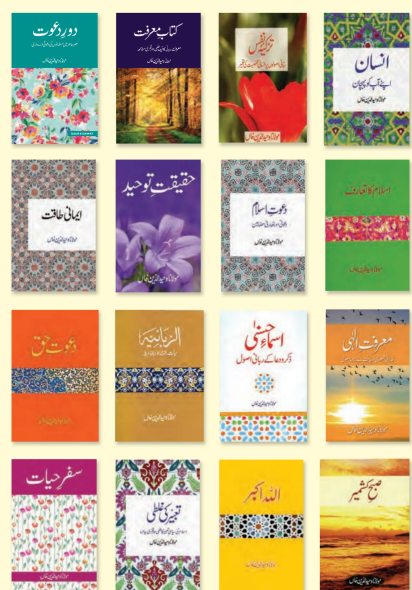
الله کی توفیق سے پہلا کام یہ ہوا کہ قرآن کے متن کوامت نے پوری طرح محفوظ کردیا۔ قرآن کے متن کواس طرح محفوظ کردیا گیا کہ اب اس کے مستند ہونے میں کوئی شک نہیں۔اسی کے ساتھ وہ تمام اسباب مکمل طور پر فراہم کردیے گئے، جوان سب کے لیے ضروری تھے۔

مثلاً (1) پرنٹنگ پریس کا وجود میں آنا۔ (2) عالمی کمیونی کیشن، اس کے تحت قرآن تمام لوگوں کے لیے قابلِ حصول ہوگیا۔ (3) انٹرنیشنل زبان، یعنی انگریزی زبان کا وجود میں آنا۔ (4) مذہبی تعصب کا خاتمہ۔ (5) علمی انفجار (knowledge explosion)۔ (6) عالمی سطح پرنقل وحمل کی تعصب کا خاتمہ۔ (5) اسپر ٹ آف انکوائری۔ (8) مذہبی افہام و تفہیم (religious understanding) کا کھلا ماحول۔ (9) عاملین قرآن کے پاس وسائل کی مکمل موجودگی، مثلاً تیل اور گیس کے ذخائر کا موا۔ (10) امن کو خیراعللی کی حیثیت دینا۔ (11) بین مذاہب تعلقات پر زور۔ (12) اقوام متحدہ کونا۔ (10) امن کو خیراعللی کی حیثیت دینا۔ (11) بین مذاہب تعلقات پر زور۔ (12) اقوام متحدہ کے پلیٹ فارم سے مذہبی اشاعت کی کامل آزادی کا معاہدہ۔ (13) سائنسی تحقیقات کے ذریعے آفاق وانفس کی نشانیوں کا ظاہر ہونا۔ (14) ماڈرن انسان کسی بات کواس وقت قبول کرتا ہے، جب کہ بات ریزن کواپیل کرتی ہون وغیرہ۔

یہ تمام ظاہرے دعوت الی اللہ کے حق میں ہیں۔ اب آخری وقت آگیا ہے کہ قرآن کی اشاعت کا کام بھر پورطور پرانجام دے دیاجائے سی پی ایس انٹرنیشنل اسی مقصد کے حصول کے لیے قائم کیا گیا ہے، یعنی تمام انسانوں کوخدا کے پیغام سے باخبر کرنا۔اس کے ذریعے یہی کام انجام دیا جارہا ہے۔دعا ہے کہ بیکام اپنی آخری منزل تک پہنچ جائے۔

Licenced to Post without Prepayment U (SE) 12/2019-20

# دعوت اورمعرفت



Call: 011 41827083 sales@goodwordbooks.com